



# HARVARD COLLEGE LIBRARY

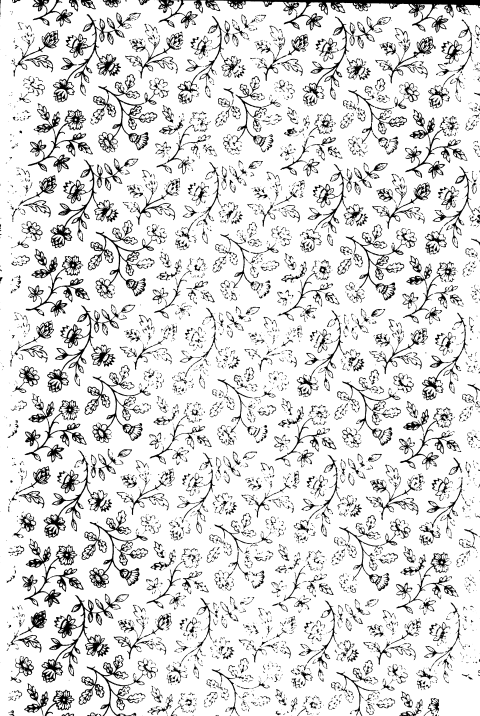


FROM THE BEQUEST OF

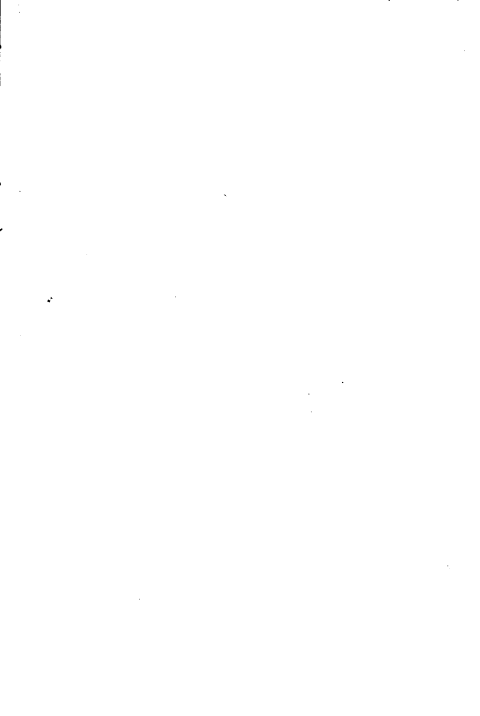
JAMES WALKER (Class of 1814)

President of Harvard College

"Preference being given to works in the Intellectua









# Die Philosophie Friedrich Nietsches

von

### Henri Lichtenberger

Profeffor an ber Univerfitat Rancy.

Eingeleitet und überfest

von

Elisabeth Förster=Niepsche.

"Das ichnellste Tier, bas euch trägt zur Bolltommenheit, ist Leiben." (Meister Echarbt.)



Dresden und Leipzig Berlag von Carl Reißner 1899. Phyl 3640.105.5

FEB 13 1931
LIBRARY
Waller fund

## Inhaltsangabe.

| Einl | leitung 1 | oon <b>E</b> l | ifab       | eth | Fö    | rſte     | r=N  | ieţį | đje  |      |            |      | •   |     |      | •            | Seite<br>V |
|------|-----------|----------------|------------|-----|-------|----------|------|------|------|------|------------|------|-----|-----|------|--------------|------------|
| Pie  | Philo     | lopție         | Ħ          | ied | riф   | Ŗ        | ieķ  | (фe  | 5 1  | pon  | . &        | sen  | ri  | Lic | 6te  | n B          | erger.     |
| I.   | Buch:     | Niepsd         | je§        | CH  | ara   | lter     |      |      |      |      |            |      |     |     |      |              | 1          |
| П.   | Buch:     | Nietjd         | je§        | gei | ftige | <b>E</b> | ma   | nziț | ati  | on.  | (          | 186  | 9 — | -18 | 79)  |              | 33         |
| Ш.   | Buch:     | Nietsid        | je (       | als | Phi   | ilof     | орђ. | (    | 187  | 8    | 18         | 38)  |     |     |      |              | 89         |
| ٧.   | Buch:     | Nietja         | e <b>s</b> | St  | ften  | t.       | (Ne  | gat  | iveı | T    | eil        | E    | er  | W   | enfe | <b>1</b> j.) | 111        |
| ₹.   | Buch:     | Nietja         | je§        | Sŋ  | ftem  | . (      | (Po  | itiv | er I | Eeil | : <b>E</b> | er : | Übe | rm  | enfo | ħ.)          | 161        |
| VI.  | Buch:     | Shluf          |            |     |       |          |      |      |      |      |            |      |     |     |      |              | 186        |
| Anh  | ang .     |                |            |     |       |          |      |      |      |      | •          |      |     |     |      |              | 204        |
| Bibl | liograph  | isches         |            |     |       |          |      |      |      |      |            |      |     |     |      |              | 210        |
|      |           |                |            |     |       |          |      |      |      |      |            |      |     |     |      |              |            |

.

### Einleitung.

1.

Leit längerer Zeit werde ich von den verschiedensten Seiten gebeten, mich über bie Philosophie meines Brubers zu äußern, ober um ben Wunsch genauer wiederzugeben: bie philosophischen Grundansichten, die der Beschreibung seines Lebens als Hintergrund dienen, in einem kleinen Buch zusammenzufassen und beutlich hervorzuheben. hielt dies für überflüffig, da es beffer und mehr im Sinne meines Bruders ift, daß sich jeder selbst seine Überzeugung bildet, und wer das nicht will, heutzutage schon genug Anleitung finden kann. Es scheint mir durchaus kein Mangel an Nietssche=Schriften zu bestehen, im Gegenteil, es giebt eine solche Fülle bedeutender Essays der allerverschiedensten Richtungen mit ausgezeichneten Beobachtungen, z. B. von Mois Riehl, Leo Berg, Georg Simmel, Rubolf Steiner, Hans Gallwit, E. H. Schmidt zc. zc., ber frembländischen gar nicht zu gebenken, daß ich zuerst auf die oben geäußerten Bünsche durchaus verneinend antwortete. Schlieglich mußte ich aber zugeben, daß keine biefer Schriften vollständig mit ben der Biographie zu Grunde liegenden Ansichten übereinftimmt; find boch auch manche bavon zu einer Zeit geschrieben, da die Gestalt meines Bruders als Versönlichkeit mit all ihren zarten Nüancen in der Öffentlichkeit noch nicht ausreichend bekannt war, und bleibt doch gerade bei meinem Bruder das Perfönliche mehr als bei irgend einem Philosophen bas Entscheibenbe, um ein inniges Verstehen seiner Probleme zu ermöglichen. Ich muß nun zugeben, daß ich von diesem Versönlichen mehr weiß als irgend jemand anders; die ältesten, besten Freunde meines Bruders erklären immer wieder, daß sie nur Studwerk von ihm mußten, nur einen bestimmten Ausschnitt seines Lebens fennten, daß ihnen aber die zarten Fäben, die alle Lebensperioden miteinander verbinden, fast unbekannt wären. Schlieflich wird mir gegenüber immer von neuem hervorgehoben, daß mit der gleichen Herfunft eine Art geheimnisvollen Berstehens und Mitempfindens verbunden ist, was auch mein Bruder in einem Brief vom Frühling 1888 in seiner großen Liebenswürdigfeit ziemlich ftark betont: "Die zweite Hälfte Deines Briefes hat mich fast überrascht. Du sagst bas Beste, was mir bisher über meine "neuen Ideen" ge= sagt worden ist und Du schreibst es in Deiner eigenen Weise, als etwas von Dir Erlebtes, nicht als etwas dem Studium meiner Bücher Nachempfundenes. Wie stark fühle ich bei allem, was Du saast und thust, daß wir berselben Raffe angehören; Du verftehst mehr von mir als die andern, weil Du dieselbe Herkunft im Leibe hast. Das paßt sehr gut zu meiner "Philosophie." Leider konnte ich ben Brief, der damals meinem Bruder so wohlgefallen hat, bisher nicht wiederfinden; der Gütige wird gewiß mehr hineingelegt haben, als wirklich darin gestanden hat. Aber sicherlich habe ich in all meinem Thun es stets als die stärkste Verpflichtung empfunden, daß ich berfelben Rasse wie mein Bruder angehöre: und solcher Pflicht glaubte ich mich auch nicht entziehen zu können, als im Winter 1898 bie Bitten nach einer turz zusammengefaßten Darstellung ber

Philosophie meines Bruders immer bringender wurden. Ich begann, innerlich widerstrebend und nur langsam vorswärts kommend, da eine Überfülle von Pflichten auf mir lagen, den Plan eines solchen Büchleins aufzuzeichnen und mich in seine Ausführung zu versenken. Ich wollte die Grundlinie von meines Bruders Entwicklung hervorheben, seine ganze Denkungsweise als Gesinnungsart zeigen, die mit seinem Charakter, mit dem Persönlichsten seines Wesens auf das innigste verbunden, oder im Gegensate dazu entstanden war, so daß seine Philosophie ganz in seinem Sinne sich deutlich als eine Art ungewollter Memoiren dieser ebelsten, vornehmsten Natur erweisen würde.

Man stelle sich nun mein freudiges Erstaunen und Entzüden vor, als mir ploplich aus Frankreich eine Schrift zugeschickt wurde: "La philosophie de Nietzsche", die alles, was ich zu sagen beabsichtigte, was mir als Plan vorschwebte, weit besser als ich es selbst vermocht hätte, in flarer konzentrierter Form zum Ausdruck brachte. Welche Mühe war mir abgenommen! Mein Büchlein brauchte nicht mehr ausgebacht, sondern höchstens nur noch deutsch geschrieben zu werden. Im Anfang beabsichtigte ich aus ber Schrift bes herrn henri Lichtenberger ein vollständig beutsches Buch zu machen und bat den Autor, mir zu er= lauben, sein Büchlein bearbeiten zu dürfen, so daß ich mich bes Aufbaus und der Hauptgedanken bedienen, sonst aber alles in meiner eigenen Art ausbrücken könnte. Wie ich aber die Bearbeitung begann, fühlte ich fehr bald, daß fie mikalückte: sie nahm den eigenartigen Reiz von Herrn Lichtenbergers bewunderungswürdiger Ausdrucksweise und gab bem Büchlein boch fein rein beutsches Gepräge. Autor hatte meinem Bearbeitungsplan mit größter Freude und bem liebenswürdigften Entgegenkommen zugestimmt; als ich ihm aber die Zweifel mitteilte, die mir während der Arbeit aufstiegen, sagte er selbst, er glaube, daß diese Bereinigung Schwierigkeiten machen müfse, denn das Buch wäre nicht bloß französisch geschrieben, sondern auch französisch gedacht. Letzteres habe ich zum Beispiel bei den Bergleichungen, die der Autor heranzieht, und bei dem Schlußkapitel empfunden. Auch manche gegen meinen Bruder gerichteten kritischen Schriften, die Herr Lichtensberger bekämpft, mögen im Ausland eine größere Würsbigung genießen, als bei uns in Deutschland, wo niemand an ihre Bekämpfung denkt.

So habe ich benn Herrn Lichtenberger das Wort allein gelassen, aber ich kann nicht genug betonen, wie überraschend seine Ansichten, trotz der veränderten persönlichen Stellung, die ich dazu einnehme, mit den meinigen übereinstimmen, wie sehr ich bewundere, wie gut er die Schriften meines Bruders und die Biographie zu lesen verstanden hat, auch das, was zwischen den Zeilen steht. Wan beachte zum Beispiel, wie ausgezeichnet sein er die Entwicklung meines Bruders vom tief gläubigen Christen zum Atheisten schildert, wie zart und wie wahr er seine Stellung zu den Frauen und zu den Freunden auffaßt und darstellt, und noch vieles andere, was jeden aufrichtigen Nietzsche-Verehrer mit innigster Freude erfüllen wird.

Das einzige, was ich vielleicht bebauere, ist, daß sich Herr Lichtenberger nicht aussührlicher über den ausgezeichneten Sinsluß, den die Philosophie meines Bruderssichon jett haben kann, verbreitet hat, z. B. welchen hohen Wert es in dieser gleichheitstollen Zeit haben muß, daß ein neues Ideal, das des vornehmen Menschen, der Jugend zur Nacheiferung hingestellt wird und dadurch Sigenschaften moralische Würdigung erhalten, die sie sonst nicht hatten,

3. B. das Gefühl der Ehrfurcht ober die guten Formen, die meinem Bruder nicht nur als ein afthetisches, sondern auch als ein moralisches Erziehungsmittel galten. Georg Simmel fagt über dieses neue Ibeal in der "Deutschen Litteratur= zeitung" vom 23. Oftober 1897: "Nietssche hat die that= fächlich in den ethischen Schätzungen von je wirksame, aber in der ethischen Systematik bisher übersehene Rategorie der Vornehmheit sozusagen für die Woralwissenschaft entdeckt. . . . Die Bornehmheit ist einerseits biologischen Wesens und steht mit Raffenreinheit und strenger Züchtung in engem Busammenhang; sie ist andererseits eine eminent geistige Qualität, beren psychologische Grundlagen völlig unverkenn= bar sind; sie disponiert einerseits zu einem rein individuali= stischen, andererseits zu einem sozialen (aristofratischen) Ideale . . . Es ist oft hervorgehoben worden, in wie viel= fachem Gegensatz gewisse Ibeale Nietsches zu seiner eigenen Subjektivität standen, wie vielfach seine Idealbildung geradezu als Erganzung seiner und als sein Unerreichbares gelten fann. Die Vornehmheit indes war der höchste Bunkt, in dem sein persönliches Wesen und seine Lehre sich begegneten."

Sobann hätte ich betont gewünscht, welche ungeheure Wichtigkeit durch meines Bruders Lehre die Ehe wieder bekommen hat, da auf ihr die Zukunft des Menschengeschlechts beruht; sie wird zur wertvollsten, ja zur heiligen Institution, zu der sich Jedermann leiblich und geistig auf das strengste vordereiten und sich ernstlich prüsen sollte, ob er ihrer würdig sei. — Vielleicht hätte ich auch gern hie und da noch eine andere Seite erwähnt gefunden, die mein Bruder mit den Worten andeutet: "Unsere Mängel sind die Augen, mit denen wir das Ideal sehen"; — warum nämlich gerade eine so zart und innig empfindende,

bem Mitleib zugeneigte Seele, wie die meines Bruders, so sehr die Härte rühmen mußte — aber das sind vielleicht alles nur persönliche Wünsche. Andere werden gerade die fühlere, unpersönlichere Form der Lichtenbergerischen Auseinanderssehungen vorziehen.

Das vorliegende Buch ist nach der zweiten Auflage bes französischen Originals übersett worden. Während des Druckes hat aber der Autor noch einiges verbessert, so daß die Übersetung der etwas veränderten dritten französischen Auflage ungefähr entsprechen wird. Herr d. Oppeln-Bronikowski hat mir bei der Arbeit treulich beisgestanden, er ist der eigentliche Übersetzer, dem ich meinen herzlichsten Dank auszudrücken habe. Schließlich hebe ich noch einmal die möglichst getreue Übersetzung des sonders hervor, da eine falsche Notiz durch die Zeitungen ging, die meine erste Absicht, die Bearbeitung von Herrn Lichtenbergers Schrift verbreitet hat, und dadurch noch manches Mißverständnis entstehen könnte. — Das ist die Genesis dieses Büchleins.

Aber aus jener Zeit, da ich das Büchlein noch selbst zu schreiben gedachte, sind einige Rudimente zurückgeblieben: an mich gerichtete Fragen, die beantwortet zu werden begehren, und Aufklärungen von Mißverständnissen, die ich zu geben für meine Pflicht halte, weshalb ich gerade dieser Schrift noch einiges hinzusügen möchte, da ich ihr Ziel darin sehe, daß sie möglichst viel Frrtümer beseitigen und uns die Gestalt und Lehre meines Bruders deutlich und wahr vor Augen stellen soll. Aus diesen Gründen ist die Einleitung viel länger geworden, als ich ursprünglich beabsichtigte. An und sür sich hat das Werk Herrn Lichtenbergers weder Hinzussügungen noch Erklärungen nötig, denn es spricht für sich selbst.

2.

Ein Hauptpunkt, der unter den verschiedensten Formen und in Hinsicht auf die verschiedensten Menschen und Bücher in allem, was über meinen Bruder geschrieben wird, wieder= fehrt, ist die Bezeichnung der Versönlichkeiten und Bücher. die in der Jugend und späterhin auf meinen Bruder Gin= fluß gehabt haben sollen. Das ist gewiß eine ber aller= subtilsten Fragen, die äußerst schwer zu beantworten ist und auch hier nicht erschöpfend behandelt werden kann. Wer will genau fagen, mas alles auf eine junge Seele Eindruck macht und Einfluß gewinnt! Es ift, als ob man den menschlichen Körper genau daraufhin chemisch zerlegen wollte, was durch den Einfluß von Luft oder Sonne oder Nahrung entstanden ist und wie hoch die eigene Kraft des Wachstums zu berechnen wäre, — alles zusammen hat den menschlichen Körper zum Wachsen, Blüben und Gedeihen aebracht. Und so fturmt auch eine ganze brausende Welt aeistiger Ginfluffe auf ben jungen feurigen Beift ein, besonders einen solchen, von innigstem Wissensdurft getriebenen, wie den meines Bruders, welcher gleichsam mit offenen Armen diesen Geistesströmen entaegen eilte. Aber er ließ fie nicht widerstandslos über sich ergeben, er prüfte bie geistigen Strömungen seiner Zeit, er wählte aus, und es ist sicherlich bezeichnend, welchen Einflüssen er sich unterwarf, wie lange Zeit und wie start sie ihn beherrschten, und wann endlich ber ausgereifte Beift diese Feffeln abwarf, um den eigenen Weg und sich selbst zu suchen. ist mir beshalb auch nie möglich gewesen, jene oft er= wähnten drei Verioden, die so Mancher in der Entwicklung: meines Bruders sieht und die sozusagen öffentlich anerkannt sind, herauszufinden. Ich sah ben Weg seiner geistigen Befreiung anders, und daß meine Anschauung erlaubt ift,

zeigte mir die nachfolgende, mit meinen eigenen Empfindungen so sehr übereinstimmende Stelle über Beethoven aus einem Brief von List an Wilhelm v. Lenz in Betersburg: "La solution de cette question, telle qu'elle se dégage de l'oeuvre de Beethoven même, me conduirait à partager cette oeuvre non pas en trois styles ou périodes — les mots style et période ne pouvant être ici que des termes corollaires, subordonnés, d'une signification vague et équivoque, - mais très logiquement en deux catégories: la première, celle où la forme traditionelle et convenue contient et régit la pensée du maître; et la seconde, celle où la pensée étend, brise, recrée et façonne au gré de ses besoins et de ses inspirations la forme et le style. Sans doute, en procédant ainsi nous arrivons en droite ligne à ces incessants problèmes de l'autorité et de la liberté."

Ich ziehe also vor die geistige Entwickelung und die Schriften meines Brubers in zwei Perioden zu teilen: die erste, in welcher die Autoritäten herrschen, denen er sich all= mählich zu entziehen sucht, die zweite, in der er seine eigene Freiheit erreicht hat. Ich rechne die erste Periode von Herbst 1865, als der Einfluß Ritschls und Schopenhauers begann und Wagners Musik bereits seinen Geschmack beherrschte, bis zu dem Jahre 1879, wo "Der Wanderer und sein Schatten" gemissermaßen das Präludium zur zweiten spielt, welche erft die Eigenart des Philosophen in voller Freiheit zum Ausdruck kommen und ihn mit ber "Morgenröte" seine eigene Sonnenlaufbahn beginnen läßt. Man erstaunt fich vielleicht, daß ich nicht die Zeit des "Menschlichen, Allzumenschlichen" als ben Beginn ber eigenen Freiheit bezeichne. Gewiß, damit fängt die Befreiung an, aber man fühlt noch nicht das volle Befreitsein heraus, es ist noch zu

viel Abwehr gegen die Vergangenheit barin, und es werden beshalb Dinge scharf betont, die nicht gang ber eigene Geschmack meines Brubers sind. Der Autor ist wie ein Wanderer, der sich noch zu oft umsieht, und in einer Art von freudigem Trot die immer größer werdende Entfernung mißt, die sich zwischen ihm und ber alten Beimat bilbet, der absichtlich die rauhesten und unwirtlichsten Pfade sucht, um den Gegenfatz gegen all bas Warme und Beimische, das er verlaffen hat, sich fühlbar zu machen. Mein Bruder bezeichnet selbst diese Reit als eine folche der Wanderschaft, ber Fremde, Entfremdung, Erfältung, Ernüchterung, Bereifung, und fügt hinzu: "Bon biefer frankhaften Bereinsamung, von der Bufte folder Bersuche-Sahre ift ber Weg noch weit bis zu jener ungeheuren überströmenden Sicherheit und Gesundheit, welche der Krankheit selbst nicht entraten mag, als eines Mittels und Angelhakens ber Erkenntnis, bis zu jener reifen Freiheit bes Beiftes, welche ebensosehr Selbstbeherrschung und Bucht bes Herzens ist und die Wege ju vielen und entgegengesetten Dentweisen erlaubt." Erst mit der Zeit der "Morgenröte" hat mein Bruder die Büftenwanderung beendet, erst von da an führt sein Weg durch die fruchtbarften lachenbsten Gefilbe. Er selbst hat — nicht nur mündlich, sondern auch schriftlich — die "Morgenröte" immer als einen Anfang bezeichnet. So schreibt er im Herbst 1888 in den autobiographischen Stizzen "Ecce homo" genannt:

"Wit diesem Buche beginnt mein Feldzug gegen die Moral. Nicht daß es den geringsten Pulvergeruch an sich hätte: — man wird ganz andre und viel lieblichere Gerüche an ihm wahrnehmen. gesetzt, daß man einige Feinbeit in den Nüstern hat. Weder großes, noch auch kleines Geschütz: — ist die Wirkung des Buches negativ, so sind

es seine Mittel um so weniger, diese Mittel, aus benen die Wirkung wie ein Schluß, nicht wie ein Kanonenschuß, folgt. Daß man von dem Buche Abschied nimmt mit einer scheuen Vorsicht vor allem, was bisher unter dem Namen Moral zu Ehren und felbst zur Anbetung gekommen ift, steht nicht im Widerspruch damit, daß im ganzen Buch fein negatives Wort vorkommt, fein Angriff, feine Bosheit. — daß es vielmehr in der Sonne liegt, rund, glucklich, einem Seegetier gleich, das zwischen Felsen sich sonnt. Rulett war ich's felber, biefes Seegetier: fast jeder Sat bes Buches ift erbacht, erschlüpft in jenem Felsen-Wirrwarr nahe bei Genua, wo ich allein war und noch mit dem Meere Beimlichkeiten hatte. Roch jest wird mir, bei einer zufälligen Berührung biefes Buches, fast jeder Sat zum Zipfel, an dem ich irgend etwas Unvergleichliches wieder aus der Tiefe ziehe: seine ganze Haut zittert von garten Schaubern ber Erinnerung. Die Runft, Die es voraus hat, ift keine kleine barin, Dinge, die leicht und ohne Geräusch vorbeihuschen, Augenblicke, die ich göttliche Gibechsen nenne, ein wenig fest zu machen, — nicht etwa mit der Graufamteit jenes jungen Griechengottes, der das arme Eidechslein einfach anspießte: aber immerhin doch mit etwas Spikem, mit der Feder . . . "Es giebt so viele Morgenröten, die noch nicht geleuchtet haben" - biefe indische Inschrift steht auf ber Thur zu diesem Buche. Wo sucht sein Urheber jenen neuen Morgen, jenes bisher noch unentbeckte zarte Rot, mit dem wieder ein Tag ah, eine ganze Reihe, eine ganze Welt neuer Tage! — anhebt? In einer Umwertung alter Werte, in einem Loskommen von allen Moralwerten, in einem Jasagen und Vertrauenhaben zu Alledem, was bisher verboten, verachtet, verflucht worben ift. Dies jafagenbe Buch ftromt

sein Licht, seine Liebe, seine Zärtlichkeit auf lauter schlimme Dinge aus, es giebt ihnen "die Seele", das gute Gewissen, das hohe Recht und Vorrecht auf Dasein wieder zurück. Die Woral wird nicht angegriffen, sie kommt nur nicht mehr in Betracht . . . Dies Buch schließt mit einem "Ober?" — es ist das einzige Buch, das mit einem "Oder?" schließt . . .

Die "Morgenröte" ist ein jasagendes Buch, tief, aber hell und gütig. Dasselbe gilt noch einmal und im höchsten Grade von der gaya scienza: fast in jedem Sat derselben halten sich Tiefsinn und Mutwillen zärtlich an der Hand. Ein Vers, welcher die Dankbarkeit für den wunderbarsten Monat Januar ausdrückt, den ich erlebt habe — das ganze Buch ist sein Geschenk —, verrät zur Genüge, aus welcher Tiese heraus hier die "Wissenschaft" fröhlich geworden ist:

Der du mit dem Flammenspeere meiner Seele Eis zerteilt, daß sie brausend nun zum Meere ihrer höchsten Hoffnung eilt: heller stets und stets gesunder, jrei im liebevollsten Wuß: — also preist sie deine Bunder, jchönster Januarius!

Was hier "höchste Hoffnung" heißt, wer kann darüber in Zweisel sein, der als Schluß des vierten Buches die diamantene Schönheit der ersten Worte des Zarathustra aufsglänzen sieht? — oder der die granitenen Sätze am Ende des dritten Buches liest, mit denen sich ein Schicksal für alle Zeiten zum erstenmal in Formeln faßt? — Diese zweite Periode ist nur im Ganzen betrachtet verständlich; wie eine Kette fügt sich Glied an Glied. Die grenzenlosen Wisverständnisse, denen die Lehre meines Bruders aus-

gesett ist, erklären sich nur aus dem unverständigen Heraus= reißen eines solchen Gliedes aus dem Ganzen.

3.

Nur während der ersten Periode von 1865 bis Ende ber siebziger Jahre haben Ginfluffe auf meinen Bruder gewirft, von da an hatte sein Ich die volle Selbständigkeit erlanat, seine Hauptansichten waren gebildet, und vervollkommneten sich nur noch — was von Außen kam, konnte keinen tiefen Eindruck mehr hervorrufen. Wir kehren also zu jener Beit, wo die Autoritäten herrschen, zurück und muffen ben Einfluß der zuerst und am stärksten auf ihn ausgeübt worden ist, wie schon oft erwähnt, als einen breifachen bezeichnen: Griechentum, Schopenhauer, Wagner. Der Ginfluß bes Briechentums hat am frühften begonnen und am längsten gedauert und selbst dann, als die Wertschätzung des Römertums in den Vordergrund trat, ift ihm jene sehnsüchtige Regung geblieben, "die unfer Sinnen und Genießen mit der Macht bes Inftinkts als holdeste Wagenlenkerin den Griechen zu-Sicherlich ist, wie ich schon in der Lebensbe= schreibung etwas länger ausführe, einer der Hauptaus= gangspunkte seiner psychologischen und wissenschaftlichen Probleme das Erstaunen über dieses wunderbare Volk der Griechen gewesen, das der Bahl nach so klein, auf die Geschichte bes Geistes und der Rünfte den eminentesten Ginfluß gewonnen hat. Er suchte bie Wurzeln ber Kraft, bie das Griechentum zum Anfang und zum Beherrscher unfrer Kultur gemacht hat. Die Liebe zum Griechentum hat ihn jedenfalls zur Philologie geführt; mochte er auch noch so viele feine und überzeugende Gründe für die Wahl dieses Studiums anführen, der tiefste Grund blieb doch (bas weiß ich noch aus mancher personlichen Unterredung), daß

ihm gerade die Philologie gestattete, sich mit der Antike auf das Eingehendste zu beschäftigen. Doch tam es ihm einzig auf die Gesamtanschauung an, die er daraus zu gewinnen hoffte, die Philologie selbst mit ihrer trefflichen Methode und gründlichen Arbeitsart war ihm doch nur Mittel zum Zweck. Er schreibt im Frühling 1867 an Freiherrn von Gersborff: "Giner meiner altesten Freunde, Wilhelm P .... r aus Naumburg, steht jest bicht vor feinem ersten juriftischen Examen; die wohlbekannten Ungste in solchen Zeitläuften kennen wir auch. Aber mas mir gefällt, ja mich zur Nachahmung anstachelt, liegt nicht im Eramen, sondern in der Borbereitung dazu. Wie nüplich, ja wie erhebend muß es fein, etwa in einem Semester alle Disciplinen seiner Wissenschaft an sich vorüber marschieren zu laffen und somit wirklich einmal eine Gesamtanschau= ung über dieselbe zu bekommen. Ift es nicht ebenso, als ob ein Offizier, stets nur gewöhnt seine Rompagnie einzuexerzieren, plöglich in einer Schlacht zum Begriffe beffen fommt, was seine fleinen Bemühungen für große Früchte zeitigen können. Denn wir wollen es nicht leugnen, jene erhebende Gesamtanschauung des Altertums fehlt den meisten Philologen, weil sie sich zu nahe vor das Bild ftellen und einen Ölfleck untersuchen, anftatt die großen und fühnen Züge bes ganzen Gemäldes zu bewundern und — was mehr ist — zu genießen. Wann, frage ich, haben wir doch einmal jenen reinen Genuß unserer Altertums= ftudien, von dem wir leider oft genug reden?"

Als mein Bruder im Herbst 1864 die Universität bezog, studierte er zuerst auf Wunsch der Familie Theologie und Philologie; dadurch ist ihm das erste Studienjahr in Bonn 1864/65 ziemlich unangenehm geworden, denn es war ihm nicht möglich, sich so vollständig in das Studium

der Antike zu begeben, wie er es bei seinem Drang nach gründlichem Wiffen für unbedingt nötig erachtete. Zwar hatte er schon für das Sommer-Semester in Bonn die Theologie offiziell von seinem Studienplan gestrichen, aber ber dringende Wunsch unserer Mutter und sonstiger Berwandten, daß er dieses Studium nicht aufgeben sollte, veranlagte ihn, noch längere Zeit privatim theologische Stubien zu treiben. Erst im Jahre 1865, als er nach Leipzig kam, wurde er durch Ritschl zum eifrigen Philologen und versuchte nun in dieser Wiffenschaft ein "Weister" zu werden. Man darf aber dabei nicht vergeffen, daß Pforta mit seinen vorzüglichen Lehrern, Philologen, die jeder Universität zur Rierde gereicht hatten, die beste Borbereitung zu einem philologischen Studium bot und der Eigenart des Schülers genug Spielraum gab, um ihn gerade ben Teil ber Alter= tumsstudien bevorzugen zu laffen, der feinem innern Drange gemäß mar. Die lette große lateinische Arbeit, die mein Bruder der Landesschule Pforta zum Abschied schrieb, hanbelte über ben Megarenser Theognis und am 18. Januar 1866 trat er in den von ihm mitbegründeten philologischen Studentenverein mit seiner Forschung über Theognis, ben Moralisten und Aristofraten, der mit Verachtung die Böbel= Herrschaft schildert und von sich abweist, zum erstenmale in einem Bortrag vor die Öffentlichkeit. Bier erscheint zuerst das ihm so teure aristofratische Ideal! Seltsamerweise ist auch gerade diese wissenschaftliche Arbeit die Ursache von Ritschls Vorliebe für meinen Bruder und von der Protektion geworden, die er ihm im reichsten Mage zu Teil werben ließ. Der Beifall der Freunde nach dem Bortrag veranlagte nämlich meinen Bruder, sich noch mehr mit dieser Arbeit zu beschäftigen; schließlich mar sie sogar die Beran= laffung, daß er ein eifriger Philologe murde. Mein Bruder

erzählt in einer Aufzeichnung aus bem Jahr 1867: "Dieser günftige Erfolg (des Vortrags) machte mir Mut, meine Arbeit, wie sie war, in Folio, durch und durch mit Randglossen versehen, eines Mittags zu Ritschl zu bringen, dem ich fie in Gegenwart Wilhelm Dindorfs schüchtern einhändiate. Später erfuhr ich, wie unangenehm und läftig Ritschl berartige Zumutungen sind. Genug, er nahm die Arbeit an, vielleicht beeinfluft durch die Anwesenheit Dindorfs. Einige Tage barauf wurde ich zu ihm gerufen. Er fah mich bedenklich an und hieß mich Blat nehmen. welchem Zwecke", fragte er, "haben Sie biese Arbeit beftimmt?" Ich fagte bas Bunächstliegenbe, baß fie, einem Vortrage unseres Vereins zu Grunde gelegt, schon ihren Aweck erfüllt habe. Sett fragte er nach meinem Alter, meiner Studienzeit u. s. w., und als ich ihm Bescheid gegeben, erklärte er, noch nie von einem Studierenden des dritten Semesters etwas Ühnliches der strengen Methode nach, der Sicherheit der Kombination nach gesehen zu haben. Darauf forderte er mich lebhaft auf, den Vortrag zu einem kleinen Buche umzuarbeiten und verhieß mir seine Hilfe, um einige Kollationen zu beschaffen. Nach dieser Scene ging mein Selbstgefühl mit mir in die Lüfte. . . . . Einige Zeit ging ich wie im Taumel umber; es ist die Beit, wo ich zum Philologen geboren wurde, ich empfand ben Stachel bes Lobes, bas für mich auf dieser Laufbahn zu pflücken fei."

Man darf also wohl behaupten, daß Ritschl von Anfang an den wirklichen Nietzsche erkannt hat und nicht, wie das von mancher Seite gesagt worden ist, daß Ritschlihn in einer Art von Irrtum protegiert habe. Mein Bruder hat für ihn stets die allerhöchste Verehrung gehabt und sich gern seinem Einfluß unterworsen; aber die Zuneigung

und Bewunderung war gegenseitig, und als Ritschl auf die Anfragen aus Basel ihn auf das wärmste für die freisgewordene Professur empfahl, soll das Lob in einem so schwungvollen Ton abgesaßt gewesen sein, daß einer der vorsichtigen Ratsherren gemeint habe: "wenn der Vorgeschlagene ein solches Genie wäre, so würde es am Ende besser sein, ihn nicht zu nehmen, denn dann bliebe er gewiß nur kurze Zeit in Basel."

Waren das Griechentum und Ritschl die erste starke Beeinflussung, benen sich mein Bruder im Winter 1865/66 unterwarf, so trat zu gleicher Zeit noch ein vollständig neuer, und deshalb besonders erschütternd wirkender Einfluß burch das Bekanntwerden mit Schopenhauers Philosophie binzu. Als er im Herbst 1865 nach Leipzig gekommen war, befand er sich in einem Zustand der Depression; er war bedrückt von den Erfahrungen, die er in seinem ersten Studienjahr in Bonn in studentischen Kreisen gemacht hatte. Er hatte sich zuerst den anderen anpassen wollen und schließlich die anderen zu seiner Höhe der Anschauungen zu bekehren versucht: beides war ihm mißlungen; und nun kam er nach Leipzig mit dem Wunsche, sich ein eigenes Leben zu zimmern. Wie nun aber in diese schmerzlichen Erfahrungen und Enttäuschungen hinein die erste Lekture von Schopenhauers "Die Welt als Wille und Vorftel= lung" wirkte, beschreibt er uns in folgenden Worten: "Eines Tages fand ich nämlich im Antiquariat des alten Rohn dies Buch, nahm es als mir völlig fremd in die Hand und blätterte. Ich weiß nicht, welcher Dämon mir zuflüsterte: "Nimm dir das Buch mit nach Hause." geschah jedenfalls wider meine sonstige Gewohnheit, Büchereinkäufe nicht zu überschleunigen. Zu Hause warf ich mich mit dem erworbenen Schatze in die Sofaecte und

begann jenen energischen düsteren Genius auf mich wirken zu lassen. Hier war jede Zeile, die Entsagung, Berneinung, Resignation schrie, hier sah ich einen Spiegel, in dem ich Welt, Leben und eigen Gemüt in entsetzlicher Großartigsteit erblickte."

Da mein Bruder von Kindheit an schmerzlich bes Baters und Erziehers entbehrt hatte, so wurde ihm nun bie Geftalt Schopenhauers zu einer solchen, die er mit gärtlichster Chrfurcht und Sohnesliebe betrachtete. Er fah ihn anders, als ihn irgend jemand bis dahin gesehen hatte, bie Perfonlichkeit mar es, bie ihn anzog und entzudte; gegen die Fehler seines Systems war er von Anfang an nicht blind, was seine erste philosophische Schrift, eine Rritif ber Schopenhauerschen Philosophie aus bem Berbst 1867 aufs deutlichste beweist. Gleich beim Beginn seines Bekanntwerdens mit Schopenhauers Werken er: "Was wollen diese flachen, wässrigen Röpfe von dem Menschen Schopenhauer wissen?" Und als er 1867 einen neuen Schopenhauer-Freund findet und "in den Begeifterungsflammen dieses Mannes von neuem den ersten Rausch der jungen Liebe jener Leipziger Herbsttage erlebte", schreibt er sogleich an Rohde: "Was mir noch besonders wert ist, W. hat einen mächtigen Respekt vor ber Persönlichkeit Schopenhauers, auch vor der moralischen." Meines Bruders Beziehungen zu Schopenhauer und seiner Philosophie haben ihm sicherlich jenen neuen fruchtbaren Gedanken zuerst eingegeben und erleben lassen, daß nämlich "jede große Philosophie das Selbstbekenntnis ihres Urhebers und eine Art ungewollter und unvermerkter mémoires ift."

Niemals hat mein Bruder einen neuen Gedanken nur mit dem Intelleft erfassen können, sondern stets auch mit der leidenschaftlichen Liebe seines verehrenden Herzens, und das war der Grund, weshalb er von den Menschen und Dingen mehr sah, als irgend jemand. Mit Recht sagt er später: "Wan muß zu heftigen Bewunderungen sähig sein und mit Liebe einer Sache ins Herz kriechen: sonst taugt man nicht zum Philosophen. Graue kalte Augen wissen nicht, was die Dinge wert sind; graue kalte Geister wissen nicht, was die Dinge wiegen. Aber freilich, man muß ein Gegensgewicht haben: einen Flug in so weite, hohe Fernen, daß man auch seine bestbewunderten Dinge ties, tief unter sich sieht und sehr nahe dem, was man vielleicht verachtete."

Außer diefen beiden Ginfluffen Ritschl und Schopenbauer trat noch im Herbst 1868 durch die versönliche Befanntschaft mit Richard Wagner ber stärkste Ginfluß hinzu, ber jemals auf meinen Bruber ausgeübt worden ift. Wagners Musik hatte ihn schon viele Jahre seit dem Erscheinen des Bülowschen Klavierauszuges von "Triftan und Isolde" zu seinem leidenschaftlichen Berehrer gemacht; aber wie dieser ihm nun als Mensch entgegentrat, mit der ganzen fascinierenden Gewalt eines starten Willens, da empfand er sogleich, daß er hier jenem Befen gegenüberftand, bem er von allen Menschen der Gegenwart in der Kraft des Wollens innerlich am ähnlichsten war. Mein Bruder war ber erfte, ber die beiden, Schopenhauer und Wagner, mit einer Begeifterung liebte, ber erfte jener jest fo gabl= reichen Jungerschar, der diese beiden Namen zusammen auf seine Jahne schrieb. Man muß in der Lebensbeschreis bung nachlesen, welchen außerordentlichen Gindruck die persönliche Begegnung Wagners auf meinen Bruder aemacht hat. Gin Freund sagte mir, daß jener Brief meines Bruders an Erwin Rohde aus dem November 1868 bas Rührendste sei, mas er jemals gelesen habe, besonders deshalb, weil mein Bruder unter allen möglichen Schalfshaftigkeiten die tiefe Bewegung zu verbergen suchte, die jenes Kennenlernen in ihm hervorgerusen hatte. Einige Wochen später schreibt er nochmals an Erwin Rohde: "... ich habe auch die seste Zuversicht, daß wir uns über einen Genius ganz verstehen werden, der mir wie ein unslösliches Problem erschien und zu dessen Verständnis ich jahraus jahrein neue Anläuse machte: dieser Genius ist Richard Wagner. Dies ist nun das zweite Beispiel, wo wir, fast unbekümmert um die herrschende und gerade unter Gebisbeten gültige Meinung, uns unsere eigenen Gößen aufstellen; und man thut schon das zweite Mal diesen Schritt mit mehr Sicherheit und Selbstvertrauen.

Wagner, wie ich ihn jest kenne, aus feiner Musik, seinen Dichtungen, seiner Afthetif, zum nicht geringften Teile aus jenem glücklichen Zusammensein mit ihm, ift die leibhaftiafte Mustration beffen, was Schopenhauer ein Genie nennt: ja die Ahnlichkeit all der einzelnen Büge ift in die Augen springend. Ach ich wollte, ich könnte Dir in behaglicher Abendstunde die vielen kleinen Ginzelheiten ergahlen, die ich über ihn, meistens durch seine Schwefter, weiß; ich wollte, wir könnten die Dichtungen miteinander lesen (die \* \* \* so hoch schätzt daß er R. W. für den bei weitem ersten Dichter dieser Generation hält, und über die auch Schopenhauer, wie Wagner mir erzählte, fehr gut gedacht hat), wir könnten zusammen den kühnen, ja schwindelnden Gang seiner umftürzenden und aufbauenden Afthetik geben, wir konnten endlich uns von dem Gefühls= schwunge seiner Musik wegreißen laffen, von diesem Schopenhauerischen Tonmeere, dessen geheimsten Wellenschlag ich mitempfinde, so daß mein Unhören Wagnerischer Musik eine jubelnde Intuition, ja ein staunendes Sichselbstfinden ift."

Auch bei Richard Wagner legte mein Bruder vom Beginn der versönlichen Bekanntschaft an den größten Accent auf seine Persönlichkeit, auch bei ihm trennt er nicht die Werke und Ansichten von der Berson selbst, sondern macht sie im Gegenteil, gerade wie bei dem Philosophen, zu dem Ausdruck des ganzen Menschen. Aus allem, was er den Freunden über Wagner schreibt, tritt immer die Person Wagners hervor, allerdings in dem verklärten Licht, wie ihn mein Bruder damals in Tribschen sah. So schreibt er im Frühjahr 1869 an Erwin Rohde: "Ich habe neulich wieder zwei Tage bei ihm logiert und mich erstaunlich erquickt gefühlt. Er macht alles wahr, was wir nur munschen konnten: die Welt kennt gar nicht die menschliche Größe und Singularität seiner Natur. lerne fehr viel in seiner Rabe: es ift dies mein praktischer Rurfus der Schopenhauerischen Philosophie."

Wenn ich auf jenen Frühlingsmonat März 1869 zurücklicke und die Freunde und mich frage: als was galt bamals mein Bruder, der soeben mit 24 Jahren seiner Berufung als Professor ber klassischen Philologie an die Universität Basel Folge leistete?" — so wird mir jedermann antworten: einerseits als einer ber beften Schüler Ritschls, als ein ausgezeichneter Vertreter des klassischen Altertums, dem eine glänzende Carrière bevorstand, andererseits als ein leidenschaftlicher Verehrer Wagners und Schopenhauers. Niemand vermutete, wie felbständig mein Bruder ber erwählten Wiffenschaft und feinen Erziehern und Ibealen gegenüberstand: und er täuschte sich und uns. wenn er als ein "Anhänger" galt, von welchem man un= willfürlich annimmt, daß er alle Ansichten seiner verehrten Ibeale zu teilen habe. Mein Bruder mar kein Barteimann, nie war er zu bewegen, sich in das Bartei= getriebe ber Anhänger zu begeben. Schon Ritschl meinte scherzend im Mai 1869: "Dazu ist er nicht zu gebrauchen, immer will er mit feiner Liebe und Berehrung besondere Bege geben." Wie fern hielt er sich von den damaligen Schopenhauerianern, und wie absprechend schreibt er an Erwin Robbe am 28. Februar 1869 über seine "Brüder in Wagnero": "Neuerdings bin ich mit meinen Ansichten über Zukunftsmusik u. s. w. etwas hervorgetreten und werde jett von den Anhangern berfelben ftart angebohrt. Sie wünschen nämlich, daß ich mich litterarisch in ihrem Intereffe beteilige, ich aber für mein Teil habe nicht die geringste Luft, wie eine Henne gleich öffentlich zu gackern; und es kommt bingu, daß meine Herren Brüder in Wagnero meistens doch gar zu dumm sind und ekelhaft schreiben. Das macht, sie find im Grunde mit jenem Genius schlechter= bings nicht verwandt und haben feine Blicke für die Tiefe, sondern nur für die Oberfläche. Daber die Schmach, daß die Schule sich einbildet, der Fortschritt in der Musik bestünde gerade in den Dingen, die Wagners höchst eigen= artige Natur wie Blasen hier und da aufwirft. Für das Buch ,Oper und Drama' ift keiner ber Rerle reif."

Wie kühl er damals auch seinen Studiengenossen in der Philologie gegenüberstand, sieht man aus dem nachfolsgenden Brief an Erwin Rohde aus dem Dezember 1868, in welchem ihm der Ürger über eine dem Freunde zugesfügte Kränkung die Zunge löst. Interessant ist es, daß dieser Brief geschrieben wurde, während sich Prosessor Mitschl in Leipzig und Ratsherr Vischer in Basel bereits über meines Bruders Berufung zum Prosessor der klassischen Philologie berieten.

"Jett wo ich wieder das wimmelnde Philologen= gezücht unserer Tage aus der Nähe sehe, wo ich das ganze

Maulwurfstreiben, die vollen Backentaschen und die blinden Augen, die Freude ob des erbeuteten Wurms und die Gleichgültigkeit gegen die mahren, ja aufdringlichen Brobleme des Lebens täglich beobachten muß und nicht nur an der jungen Brut, sondern an den ausgewachsenen Alten: da kommt es mir immer begreiflicher vor. daß wir beide, falls wir nur fonft unferem Genius treu bleiben. nicht ohne mannigfache Anstöße und Quertreibereien unseren Lebensweg gehen werden. Wenn fich Philologe und Mensch nicht völlig decken, so staunt das erwähnte Gezücht erst bas Mirakel an, bann ärgert es sich und endlich kratt, bellt und beißt es: als wovon Du eben ein Beispiel erlebt haft. Denn das ift mir gang erfichtlich, daß der Dir gespielte Streich durchaus nicht gegen Deine spezielle Leiftung gerichtet ist, sondern gegen das Persönliche; und ich lebe der sicheren Hoffnung, bald auch einmal so einen Borgeschmack von dem zu bekommen, was meiner noch in dieser höllischen Atmosphäre wartet. Aber, lieber Freund, was hat das mit Deinen und meinen Leistungen zu thun, was andere über unsere Persönlichkeiten urteilen? Denken wir an Schopenhauer und Richard Wagner, an die unverwüftliche Energie mit ber fie ben Glauben an fich unter bem Sallo ber gangen gebilbeten Welt aufrecht erhielten; und wenn es nicht erlaubt ist, sich auf deos maximos zu berufen, so bleibt uns immer noch der Troft, daß ben Käuzen das Recht zu eristieren nicht versagt werden darf und daß zwei sich ver= stehende und herzenseinige Räuze ein fröhliches Schauspiel für die Simmlischen sind."

4.

Ich habe hier die brei Haupt-Ginflusse, die auf meinen Bruder mit einer Art elementarer Gewalt gewirkt haben,

geschilbert, aber es treten nun noch andere hinzu, die langfamer und mehr im ftillen wirkten, wie "Gedanken, die auf Taubenfüßen kommen", und die deshalb vielleicht bauernder und siegreicher gewesen sind. - In bem Anfang ber siebziger Jahre trat von neuem bas Studium Goethes und Emersons in den Bordergrund. Die Reit ber erften Liebe für diese beiden (die merkwürdigerweise in dem Geistesleben meines Bruders immer zu gleicher Zeit auf= treten) war die Zeit 1862-63, als ich meinem Bruder Goethes Werke und Freiherr von Gersborff ihm einen Band von Emersons Effans in einer Übersetzung von G. Fabricius schenkte. Diese Zeit der besonderen Verehrung und bes eifrigen Studiums wiederholte fich in den Jahren 1872 bis 74. Es wurde außerordentlich viel von Goethe gesprochen und vorgelesen, nicht nur aus den Werken, sondern auch viel Personliches, besonders der Goethe-Schillersche Briefwechsel und Goethes Gespräche mit Edermann. Das lettgenannte Buch ift meines Bruders stetes Entzücken gewesen; er schreibt mir noch i. 3. 1886: "Es freut mich, meine liebe Schwester, daß Ihr den Eckermann mit in Eure neue Welt hinübergenommen habt. Glaube mir: die paar guten Bücher, die von diesem Jahr= hundert übrig bleiben werden, richtiger: die mit ihren Aften über das Jahrhundert hinausreichen, als Bäume, welche nicht in ihm ihre Wurzeln haben — sind sicherlich das Memorial von St. Helena und Goethes Gespräche mit Edermann." -

Auch noch andere Veranlassung gab es Anfang der siebziger Jahre zu längeren Goethe-Gesprächen, wir lernten nämlich die achtzigjährige geistesfrische und originelle Tochter von "Werthers Lotten" kennen und waren ziemlich oft bei ihr. Sie besaß viele Briefe von Goethe, auch solche, die an

ihn gerichtet waren, und machte uns durch ihre Erzählungen die litterarisch so oft genannten Namen aus Weimars großer Zeit zu wirklichen lebendigen Persönlichkeiten. Fast komisch wirkte es, wenn sie etwas herablassend sagte: "Ich liebte Goethe nicht, er hatte sich meinen Eltern gegenüber zu taktlos benommen; aber seitdem ich seinen Brieswechsel mit Schiller lese, habe ich ihm manches verziehen." (Sehr drollig waren auch ihre Mitteilungen über die Gewissenlossigkeit und "Immoralität" der Goetheautographen-Jäger, die in ihrer Gegenwart von dem Tisch weg, auf dem sie ihnen liebenswürdig ihre Schäße zeigte, einzelne Briese verschwinden ließen.) Aus jener Zeit stammt auch der nachsolgende Bries meines Bruders an Fräulein von Meysenbug:

"Nun schreibe ich Ihnen noch ein paar Gedichtchen ab, ungedruckte Gedichtchen von Goethe, als "Reisesegen" der fünstlerisch und menschlich sehr befähigten Gräfin Julie Egloffstein zugesandt. Sie wurden mir in diesen Tagen von Fräulein Kästner (der letzten noch lebenden Tochter Lottes) vorrecitiert, und ich citiere sie wieder aus dem Gedächtnis — Ihnen, gnädigstes Fräulein, und keinem Menschen weiter; denn die anderen Menschen lassen sie drucken.

#### Reifesegen.

Sen die Zierde des Geschlechts! Blide weder links noch rechts! Schaue von den Gegenständen In dein Innerstes zurüd! Sicher traue beinen Händen! Eignes fördre — Freundesglüd!

Reifeseen (bei einer Reise nach Dresben). Ein guter Geist ist schon genug: Du gehst zu hundert Geistern! Borüber wallt ein ganzer Zug Bon großen, größern Meistern. Sie grüßen Alle dich fortan Alls ihren Junggesellen; Sie winken freundlich dich heran Zu ihnen dich zu stellen. Du stehst und schweigst am heil'gen Ort Und möchtest gern sie fragen. — Am Ende ist's ein einzig Wort, Was sie dir alle sagen.

Dies Wort ift "Wahrheit." —"

Mit Entzücken gebenke ich jener herrlichen Stunden, in benen mein Bruder von Goethe fprach: "Goethe, Dieser wahrhaft große Mensch, um bessentwillen man Deutschland lieben muß." Er konnte sich in Ausdrücken garter Liebe und Chrfurcht ihm gegenüber gar nicht genug thun, er bewunderte in ihm "den ftarken, hochgebildeten, in allen Leiblichkeiten geschickten, sich felbst im Zaume habenden, vor sich selber ehrfürchtigen Menschen, der sich den ganzen Umfang und Reichtum der Natürlichkeit zu gönnen wagen barf, der ftark genug zu dieser Freiheit ist; den Menschen ber Toleranz, nicht aus Schwäche, sondern aus Stärke, weil er das, woran die durchschnittliche Natur zu Grunde gehen würde, noch zu seinem Vorteile zu brauchen weiß; ben Menfchen, für ben es nichts Berbotenes mehr giebt, es sei benn bie Schmäche, hieße sie nun Lafter ober Tugend . . . Gin folder freigewordner Beift fteht mit einem freudigen vertrauenden Fatalismus mitten im All, im Glauben, daß nur das Einzelne verwerflich ift, daß im ganzen sich alles erlöst und bejaht — er verneint nicht mehr ... " Diefer ganze Aphorismus ber "Gögen= bammerung, Band VIII Seite 162, erscheint mir als ber komprimierte Inhalt zahlloser Gespräche, nur fehlt dem toten Wort der warme Klang der Liebe, der in meines Brubers Stimme lag, wenn er von Goethe fprach.

Mein Bruder hat Emerson von dem Tage an, als er ihn fennen lernte, bis zu seiner Erfranfung verehrt und geliebt; noch im Herbst 1888 schreibt er in der "Göten= bämmerung" über ihn: "Er hat jene gütige und geist= reiche Heiterkeit, welche allen Ernst entmutigt, — er weiß es schlechterbings nicht, wie alt er schon ist und wie jung er noch sein wird, - er konnte von sich mit einem Worte Lope de Begas sagen: "vo me sucedo a mi mismo". Mein Bruder hatte für ihn die gärtliche Liebe eines jungeren Bruders, der zu dem älteren, den bas Schickfal ganz andere Wege und zu anderen Zielen geführt hat, liebevoll verebrend aufblickt, und in beffen Erfahrungen er einen Teil der Geschichte seiner eigenen Rämpfe und seines eigenen Bergens und Charafters fieht. Er führte immer Bande von Emersons Essays mit sich herum, die allerhand Schickfale hatten: einer davon und Goethes Fauft ift ihm in Würzburg auf dem Bahnhof mit der Reisetasche gestohlen worden, ein anderer fiel in den Luzerner See; aber was noch von Emersons Schriften vorhanden ist, trägt eigen= händige Vermerke meines Bruders — wie er sie auch schriftlich und mündlich sehr oft erwähnte.

Als eines besonderen Lieblings muß ich A. Stifters gebenken, den mein Bruder seit seiner Knabenzeit kannte. Wie liebte er Stifters innige Naturschilderungen, seine liebevolle Kleinmalerei, das ehrbare Milieu, vor allem aber seine gesunden Jünglinge mit den blühenden Wangen, ihrer innerlichen und äußerlichen Sauberkeit, ihrer herben Keuschheit, ihrem ehrfürchtigen Wesen und ihrem unerschütterlichen Stolz, selbst dem versührerischsten Frauenlächeln gegenüber ihren Ehrenschild vor sich selbst seenloß zu erhalten. Als wir mit Erwin Rohde einmal Stifter lasen, rief dieser plöglich: "Himmel, Nietzsche, wie

gleichen dir diese Jünglinge! Sie haben alle beine Eigenschaften, nur eines fehlt ihnen: das Genie!" "Bitte sehr, sagte lachend mein Bruder, Kopfschmerzen haben diese Trefflichen auch nicht." (Da von meines Bruders Krantsein so viel die Rede ist, so muß ich seine robuste Erscheinung, sein durch und durch gesundes Wesen immer wieder betonen. Frau Geheimrätin Ritschl sagte einmal im Scherz: "Für einen so geistvollen Menschen sieht er sast zu gesund aus!") Noch im Jahre 1880 schrieb mir mein Bruder einen ergreisenden Brief über den "Nachsommer", der mir leider mit einigen anderen Briefen entswendet worden ist.

hier möchte ich auch brei andere von meinem Bruder hochverehrte Dichter erwähnen: Heine, Byron, Shakespeare, obgleich ich nicht genau die Art des Einflusses und die Sabre, da fie im Borbergrund ftanden, angeben fann. Mein Bruder hat fie immer geliebt und bewundert, wenn auch meistens in andrer Hinsicht als die Allgemeinheit. Er gebenkt ihrer in begeisterten Worten im "Ecce home" Herbst 1888: "Den höchsten Begriff von Lyrifer hat mir Heinrich Beine gegeben. Ich suche umsonst in allen Reichen der Sahrtausende nach einer gleich füßen und leidenschaftlichen Musik. Er besaß jene göttliche Bosheit, ohne die ich mir das Vollkommene nicht zu benken vermag, - ich schätze ben Wert von Menschen, von Raffen banach ab, wie notwendig sie den Gott nicht abgetrennt vom Satyr zu verstehen wissen. — Und wie er bas Deutsche handhabt! Man wird einmal sagen, daß Heine und ich bei weitem die ersten Artisten der deutschen Sprache ge= wesen sind . . .

Mit Byrons Manfred muß ich tief verwandt sein: ich fand alle diese Abgründe in mir, — mit dreizehn

Jahren war ich für dies Werk reif . . . Die Deutschen sind unfähig jedes Begriffs von Größe: Beweiß Schumann. Ich habe eigens, auß Ingrimm gegen diesen süßlichen Sachsen, eine Gegenouvertüre zum Manfred komponiert, von welcher Hans von Bülow sagte, dergleichen habe er nie auf Notenpapier gesehen: daß sei Notzucht an der Euterpe.

Wenn ich meine bochfte Formel für Shakespeare suche, so finde ich immer nur die, daß er den Typus Casar koncipiert hat. Dergleichen errät man nicht, — man ist es, ober man ist es nicht. Der große Dichter schöpft nur aus seiner Realität — bis zu dem Grade, daß er hinter= drein sein Werk nicht mehr aushält . . . Wenn ich einen Blick in meinen Zarathustra geworfen habe, gehe ich eine halbe Stunde im Zimmer auf und ab, unfähig, über einen unerträglichen Krampf von Schluchzen Herr zu werden. — Ich kenne keine herzzerreißendere Lekture als Shakespeare: was muß ein Mensch gelitten haben, um bergestalt es nötig zu haben, Sanswurst zu sein! - Berfteht man ben Hamlet? Nicht ber Zweifel, die Gewigheit ift bas, was wahnsinnig macht . . . Aber dazu muß man tief, Abgrund, Philosoph sein, um so zu fühlen . . . fürchten uns alle vor der Wahrheit . . . Und daß ich es bekenne: ich bin bessen instinktiv sicher und gewiß, daß Lord Bacon der Urheber, der Selbsttierqualer diefer un= heimlichsten Litteratur ist: mas geht mich das erbarmungs= würdige Geschwät amerikanischer Wirr= und Flachköpfe an? Aber die Rraft zur mächtigften Realität ber Bifion ist nicht nur verträglich mit der mächtigften Kraft zur That, zum Ungeheuren der That, zum Berbrechen, - sie sett fie felbst voraus ... Wir missen lange nicht genug von Lord Bacon, dem ersten Realisten in jedem großen Sinn des Wortes, um zu missen, mas er alles gethan, - mas er gewollt, was er mit sich erlebt hat . . . Und zum Teufel, meine Herren Kritiker! Gesetzt, ich hätte meinen Zarasthustra auf einen fremden Namen getauft, zum Beispiel auf den Richard Wagners, der Scharfsinn von zwei Jahrstausenden hätte nicht ausgereicht, zu erraten, daß der Bersfasser von "Menschliches, Allzumenschliches" der Visionär des Zarathustra ist! —"

Aber seitdem mein Bruder an der Universität Basel lehrte. hatte auch noch ein anderer Einfluß auf ihn zu wirken begonnen. Im Februar 1872 erhielt er einen Ruf an die Universität Greifswald. Er lehnte ihn aus verschiedenen Gründen ab, aber einer der hauptsächlichsten mar sicherlich der, daß er dem Verkehr mit dem Kunsthistorifer Jakob Burdhardt einen besonders hohen Wert beilegte und ihn nicht zu verlieren wünschte. Frau Cosima Wagner erriet dies fogleich und schrieb meinem Bruder in hin= ficht auf sein Bleiben in seiner alten Stellung: "Auf Jakob Burckhardt kommt es Ihnen wohl in Basel einzig an." Der geiftvolle Berkehr zwischen diesen beiben, bem Siftorifer und dem Philosophen, gehört zu den schönften Erinnerungen meines Lebens. Man fühlte eine tiefe gegen= seitige Sympathie aus ihren Unterhaltungen heraus, die sich bei der Beurteilung äußerer und innerer Angelegen= beiten bis zu den höchsten Problemen hinauf deutlich tund= gab, und das war um so verwunderlicher, weil Sakob Burckhardt eine äußerst zurückhaltende Ratur war und sich gegen die jungen deutschen Professoren, die meist nur auf kurze Zeit nach Bafel kamen, im allgemeinen ziemlich abwehrend verhielt. Der Altersunterschied von 26 Jahren, Jakob Burckhardts so verschiedenartige schweizerische Erziehung, meines Brubers bamalige grenzenlose Begeisterung für Wagner und Schopenhauer — bas waren Bunkte, die

mehr geeignet schienen, die beiden von einander meg, als zu einander zu führen; aber tropbem zeigte sich fehr bald eine merkwürdige innere Übereinstimmung. Schon die Antrittsrede meines Bruders über "die Versönlichkeit Homer's" hatte Jakob Burckhardt auf das lebhafteste interessiert und ihn zu dem Urteil veranlaßt: "Nietsiche fei ebenso fehr Rünftler als Belehrter"; und so fonnte mein Bruder, nachdem er kaum acht Wochen in Basel mar. schreiben: "Nähere Beziehungen habe ich von vornherein zu dem geistvollen Sonderling Jakob Burckhardt bekommen; worüber ich mich aufrichtig freue, da wir eine wunderbare Congruenz unserer ästhetischen Baradoxien entdecken." Die äußere Beranlaffung, daß fie fich näher kennen lernten, gab der Umstand, daß sie durch ihr Amt verpflichtet waren, nicht nur an der Universität, sondern auch an der obersten Rlaffe des Bädagogiums wöchentlich sechs Vorlesungen zu halten, genauer gesagt Stunden zu geben. Diese Gin= richtung, die aus alter Zeit stammte, als die oberste Klasse bes Pädagogiums noch an die Universität Basels angegliedert war, führte die beiden öfters zusammen und ergab in den vertraulichen Gesprächen bald jene "wunderbare Congruenz" nicht nur in ästhetischen, sondern auch in wissenschaftlichen und erzieherischen Fragen.

Das erste Erlebnis, welches mir den tiefen Zusammenklang ihrer Empfindung zum Bewußtsein brachte, war der Brand des Louvre in Paris. Bon leidenschaftlichem Schmerz erfüllt eilten sie auf die erste Nachricht dieses schauerlichen Ereignisses zu einander, jeder offenbar von dem Gedanken bewegt, daß der andere seinen eigenen Schmerz am besten mitempfinden könnte. Sie versehlten sich und fanden sich endlich vor dem Hause, in dem mein Bruder wohnte, gingen schweigend Hand in Hand die Treppe hinauf, um in dem dämmernden Zimmer in heiße Thränen auszubrechen, unfähig, einander ein Wort des Trostes zu sagen. Ich zog mich leise in das Nebenzimmer zurück, aber noch lange Zeit herrschte darin tieses Schweigen, hie und da klang es wie unterdrücktes Schluchzen. Aber nachher erzählte mir mein Bruder, wie innig sie sich miteinander ausgesprochen hätten: die ganze wissenschaftliche und philosophisch=künstlerische Existenz erschien ihnen als eine Absurdität, wenn ein einzelner Tag die herrlichsten Kunstwerke, ja ganze Perioden der Kunst und der Kultur austilgen und vernichten konnte.

Jakob Burdhardt hat sicherlich einen großen Ginfluß auf meinen Bruder ausgeübt, da er von diesem immer als ein Vertreter der romanischen Kultur betrachtet wurde. Gerade in jener Zeit des Krieges und der geistigen Überhebung der Deutschen, die den Anspruch erhoben, nicht durch die vorzüglichen beutschen Gigenschaften des Befehlenund Gehorchen-Rönnens, ber bewunderungswürdigen Ordnung im Beer und im Berwaltungswesen, ber Tapferkeit und Kraft bes Volkstums gefiegt zu haben, sondern die ihre "Bilbung" für ihre Siege verantwortlich machten, war Satob Burchardt ein ausgezeichnetes Gegengewicht, um die welterschütternden Ereignisse mit einer gewissen Unbefangenheit jenseits ber beutschen Empfindung zu betrachten. Diese übernationale Anschauungsweise lag zwar von jeher in der Art meines Bruders, aber sie wurde ihm bamals ziemlich schwer gemacht, da selbst Richard Wagner (in jener Zeit fein höchster und nächster Freund) von bem ungeheuren Rausch bes Stolzes und Sieges, der die Deutschen ergriffen hatte, so fehr angestedt murbe, daß er sich, als Frankreich in seiner Agonie lag, zu spottenden bittern Worten gegen die romanische Civilisation und zu TTT\*

einer Verhöhnung: "Die Kapitulation von Paris" hinreißen ließ. Schon damals empfand dies mein Bruder sehr peinlich und unbegreiflich, späterhin als geradezu widersinnig, denn nach seiner Meinung gehörte Wagner mit seiner Kunst nach Paris.

Wie sonderbar erschien es meinem Bruder, daß das Kriegsglück Wagner seiner eigensten Atmosphäre feindlich machte und wie gang unbegreiflich dünkte es ihm überhaupt, daß eine politische Grenze auf die tiefsten moralischen und fünstlerischen Anschauungen einen Einfluß haben sollte. So schreibt er 1874 in "Schopenhauer als Erzieher": "Ich will den Versuch machen, zur Freiheit zu kommen, fagt sich die junge Seele; und da sollte es sie hindern, daß zufällig zwei Nationen sich hassen und bekriegen?.." Es war ihm eine sehr wohlthuende Stärkung, daß Jakob Burckhardt, ber "fühle Siftorifer", wie ihn Wagner zu= weilen in eifersüchtiger Aufwallung nannte, seiner Betrachtungsweise zustimmte, benn in den Zeiten der höchsten Berehrung für Wagner wurde es meinem Bruder, mit feinem liebenden und verehrenden Bergen, fehr schwer, auf seiner eigenen Bahn zu bleiben und anderer Meinung als ber geliebte Meister zu sein. Darum schreibt er auch später über jene Zeit: "Ich habe meine Probe gemacht, als ich mich nicht durch die große politische Bewegung Deutsch= lands, noch durch die fünstlerische Wagners, noch durch die philosophische Schopenhauers von meiner Hauptsache habe abspenstig machen lassen: doch ward es mir schwer und zeitweisig war ich krank daran." —

Gleich in den ersten Jahren des Aufenthalts in Basel spürte mein Bruder die Übereinstimmung mit Jakob Burckhardt in der historischen Auffassung. So schreibt er an Gersdorff im November 1870: "Gestern Abend hatte

ich einen Genuß, den ich Dir vor allem gegönnt hätte. Jakob Burckhardt hielt eine freie Rede über "historische Größe", und zwar völlig aus unserm Denk- und Gefühlstreise heraus" . . . "Ich höre bei ihm ein wöchentlich einstündiges Kolleg über das Studium der Geschichte und glaube der einzige seiner 60 Zuhörer zu sein, der die tiesen Gedankengänge mit ihren seltsamen Brechungen und Umsbiegungen, wo die Sache an das Bedenkliche streift, bezerist. Zum erstenmale habe ich ein Vergügen an einer Vorlesung, dafür ist sie auch derart, daß ich sie, wenn ich älter wäre, selbst halten könnte." —

Durch Burckhardt ist meines Bruders Vorliebe für die Zeit und Verfönlichkeiten der italienischen Renaissance jedenfalls erweitert und vertieft worden. Man fann sich denken, wie gern die beiden ihre Ansichten darüber austauschten, wobei der Altere öfters erstaunt die Meinungen des Jüngeren anhörte. Hie und da machte er sich sogar Notizen über meines Bruders Bemerkungen. Ich glaube auch, die folgende Stelle aus einem Dankesbrief Burckhardts für die "Fröhliche Wissenschaft" vom September 1892 fast wörtlich aus seinem Munde vernommen zu haben: "Was mir aber immer von neuem zu schaffen giebt, ist die Frage: was es wohl abseten wurde, wenn Sie Geschichte bozierten? Im Grunde wohl lehren Sie immer Geschichte und haben in diesem Buch manche erstaunliche historische Perspettive eröffnet; ich meine aber: wenn Sie gang ex professo die Weltgeschichte mit Ihrer Art von Lichtern und unter den Ihnen gemäßen Beleuchtungswinkeln er= hellen wollten? Wie hubsch vieles tame - im Gegensat zum jetigen Consensus popularum — auf dem Kopf zu stehen!" Für Burckhardts Meisterwerk "Die Kultur der Renaissance" hat mein Bruder stets die höchste Bewunde=

rung und Verehrung gehabt, so sehr wie für die vornehme Persönlichkeit Burckhardts selbst, und es kam aus auf=richtigem Herzen, wenn er im Sommer 1883 einen Brief an ihn mit den Worten schließt: "Nicht wahr, Sie wissen, wie sehr ich Sie liebe und ehre!"

Vor allem aber fanden sich die beiden in ihrer Auffassung ber griechischen Kultur, besonders barin, daß sie nur die höchsten Geister in Betracht zogen, mahrend die niedrigen Schichten ber Bevölferung faum beachtet wurden. Mein Bruder gehörte zu den begeiftertsten Verehrern von Burchardts Kolleg über griechische Kulturgeschichte; er versuchte auch, leider nicht gang regelmäßig, ein Semester lang biesen Vorlesungen, die auch sonst von vielen älteren Basler Herren besucht wurden, beizuwohnen. Von der Wirkung biefer und anderer Vorträge Burckhards behaup= tete mein Bruder: "bag man es jedem gebildeten Basler anmerte, daß er in der Stadt Jakob Burckhardts geboren sei." In ihrer Auffassung über die Kultur der Briechen haben sich die beiden gegenseitig sehr stark beeinflußt und es erfüllte meinen Bruder mit großer Genugthuung, daß Burchardt nach dem Erscheinen ber "Geburt der Tragödie" von seinen neuen Ideen über das Dionysische sehr bedeutend Notiz nahm und das schon öfters gehaltene Rolleg darauf= hin veränderte und vermehrte. Ich habe es felbft gehört, daß Jafob Burchardt meinen Bruder mit der größten Lebhaftigkeit versicherte, wie viel er gerade von ihm in der Auffassung über die Griechen gelernt habe, was mein Bruder in seiner Bescheidenheit dem so viel älteren Freund gegenüber durchaus nicht gelten lassen wollte. Aber diese Anerkennung hat ihn immer mehr als alles andere ge= freut, und er schreibt noch im Jahre 1888 in ber "Bögen= bämmerung": "Ich war der erste, der, zum Verständnis

des älteren, des noch reichen und selbst überströmenden hellenischen Instinkts, jenes wundervolle Phänomen ernst nahm, das den Namen des Dionhsos trägt: es ist einzig erklärbar aus einem Zuviel von Kraft. Wer den Griechen nachgeht, wie jener tiefste Kenner ihrer Kultur, der heute lebt, wie Jakob Burckhardt in Basel, der wußte sofort, daß damit etwas gethan sei: Burckhardt fügte seiner "Kultur der Griechen" einen eigenen Abschnitt über das genannte Phänomen ein."

Überhaupt nahm mein Bruder an, daß Burckhardt einer der wenigen sei, die mit ihm an denselben Problemen wie er selbst laborierten, ob mit Recht oder Unrecht wage ich nicht zu entscheiden, aber schon der Glaube hat meinen Bruder beglückt; so schreibt er ihm am 22. Sept. 1886 in Sils-Maria: "Hochvererhrter Herr Prosessor, es thut mir wehe, so lange Sie nicht gesehen und gesprochen zu haben! Mit wem möchte ich eigentlich noch sprechen, wenn ich nicht mehr zu Ihnen sprechen darf? Das "silentium" um mich nimmt überhand. —

Hoffentlich hat inzwischen C. G. Naumann seine Schuldigkeit gethan und mein letzthin erschienenes Werk "Tenseits" in Ihre verehrten Hände gelegt. Bitte, lesen Sie dies Buch (ob es schon dieselben Dinge sagt, wie mein Zarathustra, aber anders, sehr anders —). Ich kenne niemanden, der mit mir eine solche Menge Voraussetzungen gemein hätte, wie Sie: es scheint mir, daß Sie dieselben Probleme in Sicht bekommen haben, — daß Sie an den gleichen Problemen in ähnlicher Weise laborieren, vielleicht sogar stärker und tieser noch als ich, da Sie schweigsamer sind. Dafür din ich jünger . . . Die unheimlichen Bedingungen für jedes Wachstum der Kultur, jenes äußerst bedenkliche Verhältnis zwischen dem, was "Verbesserung"

bes Menschen (ober gerabezu "Vermenschlichung") genannt wird, und ber Vergrößerung bes Thpus Mensch, vor allem ber Wiberspruch jedes Moralbegriffs mit jedem wissenschaftlichen Begriff bes Lebens — genug, genug, hier ist ein Problem, das wir glücklicherweise, wie mir scheint, mit nicht gar vielen unter den Lebenden und Toten gemein haben dürsten. Es außsprechen ist vieleleicht das gefährlichste Wagnis, das es giebt, nicht in hinssicht auf den, der es wagt, sondern in hinssicht auf die, zu denen er davon redet. Mein Trost ist, daß zunächst die Ohren für meine großen Neuigkeiten sehlen, — Ihre Ohren außgenommen, lieber und hochverehrter Mann: und für Sie wiederum werden es keine Neuigkeiten' sein! — —"

5.

Mit Jakob Burckhardt verband meinen Bruder auch die Schätzung der französischen Kultur, in der er sich schon fehr früh heimisch fühlte. Bereits als Schüler in Bforta zeigte er eine starke Vorliebe für französische Geschichte und Litteratur, und ich erinnere mich besonders seiner großen Vorliebe für Bascal. Später in Leipzig als Student beschäftigte er sich so eifrig mit französischem Beistesleben, daß Ritschl einmal scherzhaft meinte, selbst seine philolo= gischen Arbeiten seien davon beeinflußt, "er concipiere sie wie ein französischer Romancier: absurd spannend". Mein Bruder beabsichtigte damals mit Erwin Rohde, zu einem längeren Aufenthalt nach Paris überzusiedeln; die allzufrühe Berufung an die Universität Basel vereitelte aber ben Plan, und er bricht in den Briefen an Rhode zu wieder= holten Malen in Bedauern und ärgerliches Klagen darüber Weihnachten 1869 ließ er sich von mir eine Reihe von Büchern der französischen Moralisten: Larochefoucauld. Bauvenargues und La Bruyder schenken, und Frau Cosima Wagner verehrte ihm eine besonders schriftsteller schon lange Montaigne. Er besaß aber diesen Schriftsteller schon lange zuvor in einer alten deutschen Übersetzung, deren markiges Deutsch ihm ganz besonderes Ergötzen bereitete. Der Krieg gab meinem Bruder den großen Anstoß, sich mit französsischer Kultur noch intensiver zu beschäftigen, nur daß er aus diesem Studium andere Resultate zog, als seine deutschen und französischen Zeitgenossen. Er glaubte nämzlich, daß der Ausgang des Krieges kein Unglück für Frankzeich gewesen sei; unter den verschiedensten Formen kehrt derselbe Gedanke immer bei ihm wieder, daß erst der Krieg den Geist in Frankzeich "erlöst" und vertieft habe.

Es ift mir in der Erinnerung, als ob Basel damals weniger von deutscher, als von französischer Litteratur beberrscht gewesen wäre, wenigstens schien es so nach den Büchern, die in der gebildeten Baster Gesellschaft gelesen und in den Buchläden ausgelegt waren. Ich glaube nicht, daß mein Bruder in jener Zeit mitten in Deutschland ganz zufällig Stendhal in einer Buchhandlung gefunden haben würde: "Stendhal, einer der schönften Bufälle meines Lebens — benn alles, was in ihm Epoche macht, hat der Bufall, nie eine Empfehlung mir zugetrieben." Es ift meinem Bruder immer unbegreiflich gewesen, daß diefer Autor den Deutschen so lange Zeit fast unbekannt bleiben fonnte; noch im Herbst 1888 schrieb er: "Und wenn ich Stendhal als tiefen Bipchologen rühmte, begegnete es mir mit beutschen Universitätsprofessoren, daß sie mich ben Namen buchstabieren ließen." Ihm selbst war er "ganz unschätzbar mit seinem vorwegnehmenden Ashchologen= Auge, mit seinem Thatsachen-Griff, ber an die Rabe bes größten Thatsächlichen erinnert (ex ungue Napoleonem)."

Ich möchte hierbei hervorheben, daß es damals nicht die Formvollendung der französischen Sprache war, zu der fich mein Bruder fo lebhaft hingezogen fühlte, sondern der heitre, scharffinnige Beift: "Grazie mit Nüchternheit ge= paart", der aus diefen Schriftstellern sprach. Außer von Stendhal, ben er immer nur frangofisch gelesen hat, befaß er neben den französischen Ausgaben immer noch aute beutsche Übersetzungen, und alle, die in feiner Nabe lebten, wurden in den Jahren 1876-82 zum Überseten von neueren Schriftstellern, die ihm sympathisch waren, aufübersette eine Freundin geforbert. ල<sub>0</sub> einiges St. Beuve und ich die "Melanges et Lettres" von A. Doudan. Ich gewöhnte mich bamals auch baran, ihm französische Bücher deutsch vorzulesen, so erinnere ich mich 3 B. Amiels "Journal intime" und einer Novelette ober Studie: "Le voil soulevé" von George Eliot, die in einer französischen Revue stand und meinen Bruder lebhaft inter= effierte.

Die von meinem Bruder bevorzugtesten französsischen Schriftsteller waren damals, um sie noch einmal besonders hervorzuheben: Pascal, Montaigne, Chamfort, Sten=bhal; Voltaire gehörte nicht dazu, obgleich er seiner immer mit höchster Ehrfurcht, als eines "grandseigneur des Geistes", gedachte und ihm bekanntlich die erste Ausgabe von "Menschliches, Allzumenschliches" widmete. Aber diese Widmung war gewissermaßen zufällig, durch den hundertjährigen Todestag Voltaires hervorgerusen, dem mein Bruder seine Hulbigung darbringen wollte, und nicht auf eine besondere Vorsliebe begründet. Über den tiesen und tragischen Sinn, den er dieser Widmung beilegte, schreibt er im Juni 1878: "Das Schicksal des Mannes, über den es auch nach hundert Jahren nur Partei-Urteile giebt, stand mir als furchtbares

Symbol vor Augen: gegen die Befreier des Geistes sind die Menschen am unversöhnlichsten im Haß, am ungerechtesten in Liebe. Trothem: ich will stille meinen Weg gehn und auf alles verzichten, was mich daran hindern könnte."

Von den Franzosen bes 19. Jahrhunderts fannte er damals nur wenige, mit Ausnahme von Mérimée und Gobineau. Für ben letteren hatte er eine gang besondere Vorliebe und beflagte es, daß das Schicffal ein perfonliches Rennenlernen, mas auch Gobineau lebhaft munschte, ver-Leider erinnere ich mich nicht mehr genau, wann wir zuerst: "Essai sur l'inégalité des races humaines" und "La renaissance" fennen gelernt haben, jedenfalls muß es in einem der beiden Winter 1875/76 oder 1877/78 ge= wesen sein. Wir liebten und verehrten ihn zu einer Zeit, als sein Name in Deutschland noch ganz unbefannt war. Bei seinem Tode zeigte sich mein Bruder tief betrübt, weil er von diesem prachtvollen Mann immer gehofft hatte, daß er einstmals in seinen Hauptansichten mit ihm übereinstimmen würde; er empfand sich mit ihm als gleich= geartet. Über Turin schreibt mein Bruder noch im Frühjahr 1888: "Diese Stadt, welche auch Gobineau so fehr geliebt hat - mahrscheinlich gleicht fie uns Beiden."

Ich darf wohl sagen, daß in den Jahren 1876 bis 1883 mein Bruder nur das Wenige von neuer französischer Litteratur kennen gelernt hat, was ihm deutsch oder französisch vorgelesen worden ist. Bom Winter 1883 an, den er in Nizza verlebte, liebte er Übersetzungen nicht mehr; er hatte sich dort sehr an die französische Sprache gewöhnt, und da sich auch der Zustand seiner Augen bedeutend gebessert hatte, sing er an, selbst sehr viel französisch zu lesen. Aber in den Jahren vorher hat er weder in einem Buchladen, noch in einer Lesegesellschaft (gegen welche er übers

haupt eine große Abneigung hatte: "Ein Lesezimmermacht mich krank") ein französisches Buch angesehen. Das ist wichtig, weil im letten Jahr mehrsach auf die merkwürdige Thatsache ausmerksam gemacht worden ist, daß zwei französische Denker früher und fast zu gleicher Zeit wie mein Bruder die Idee von der ewigen Wiederkunst des Gleichen aufgestellt haben. Die deutschen Kritiker sind nur allzu geneigt, die Originalität meines Bruders anzugreisen und werden es daher vorziehen, das Erstgeburtszecht den französischen Gedankenäußerungen zuzuschreiben. Ich kann aber mit aller Bestimmtheit behaupten, daß die Schriften von Blanqui und Le Bon niemals in die Hände meines Bruders gekommen sind. An anderer Stelle wird noch ausstührlicher davon die Rede sein. —

Vom Winter 1883/84 an, dem ersten, den mein Bruder in Nizza verlebte, begann er sich auch lebhaft mit den neueren und allerneusten Franzosen zu beschäftigen. Mein Bruder liebte Frankreich und seine Kultur, und wenn auch seine tiefste Zuneigung dem alten aristokratischen Frankreich galt, so fand er doch auch noch in dem gegenwärtigen vergröberten Frankreich, das Land des geistigften und raffiniertesten Geschmacks heraus. Dreierlei gestand er ihm als Erb und Eigen und als unverlorenes Merkmal einer alten Rulturüberlegenheit über Europa zu: erstens die Fähigkeit zu artistischen Leidenschaften, zur Singebung an die Form; zweitens die alte moralistische Rultur, die sich auch in den heutigen Franzosen noch deutlich zeigt ("Zwei Jahrhunderte psychologischer und artistischer Disgiplin zuerst, meine Herren Germanen! Aber bas holt man nicht nach"); brittens eine glückliche Mischung ihrer Rasse: "Im Wesen des Franzosen ist eine halbwegs ge= lungene Synthesis des Nordens und Südens gegeben .... ihr dem Süden periodisch zugewandtes und abgewandtes Temperament, in dem von Zeit zu Zeit das provençalische und ligurische Blut überschäumt, bewahrt sie vor dem schauerlichen nordischen Grau in Grau."

In den Stunden der Muße griff er mit Borliebe nach frangofischen Büchern: "Auf Die Reiten der Arbeit und Fruchtbarkeit folgt die Zeit der Er= holung: heran mit euch, ihr angenehmen, ihr geistreichen, ihr gescheiten Bücher! — Werden es deutsche Bücher sein? . . . . Ich muß ein Halbjahr zurückrechnen, daß ich mich mit einem Buch in der Hand ertappe. Was war es boch? — Eine ausgezeichnete Studie von Victor Brochard, "les Sceptiques Grecs", in der auch meine Laertiana aut benutt find. Die Steptifer, ber einzige ehrenwerte Typus unter dem so zwei= bis fünfdeutigen Bolf ber Philosophen!...." Auch an mich schreibt er im Sommer 1885, als ich nach seinen Erholungen gefragt hatte: "Nachbem Ihr beiden, Du und Gersdorff, Ihr meine besten Erholungen, jeder auf seine Weise, mir davon gelaufen seid, finde ich nur noch in frangösischen Büchern Erquickung. Im Grunde sind es die alten Freunde, an denen wir uns einstmals zusammen erfreuten, nur wenige neue sind bazu gekommen, 3. B. Galiani und Taine, die Du aber erst schätzen wirst, wenn Du ein skeptisches altes Weibchen geworden bist . . . . Du weißt, daß ich von den Franzosen bieses Jahrhunderts Henri Beyle (Stendhal) am liebsten habe. Bon seinen Schülern ist bei weitem der einflußreichste Taine: um Dir einen Begriff von ihm zu geben, sende ich Dir seinen Mr. Graindorge, ein Buch, bas für meinen Geschmack etwas zu harmlos ift, aber vielleicht um so mehr geeignet ist, Dir jest schon einen gunftigen Begriff von dem Berfasser zu geben."

Seit mein Bruder wieder felbst viel lesen konnte, also seit dem Winter 1883, war es die bandereiche französische Memoiren=Litteratur, die ihn besonders anzog, und man fann sich vorstellen, wie viel er in den Memoiren des Herzogs von St. Simon, Talleprand, Madame de Créqui, Madame de Remusat für seine moralistischen Studien gefunden hat, auch noch in dem, was er zwischen den Zeilen las. Wie viel sich mein Bruder überhaupt in den Jahren 1883-88 mit den Franzosen und ihrer Litteratur beschäftigt hat, sieht man aus einer Fülle von Aufzeich= nungen, die nur jum fleineren Teil in veränderter Form in seine Bücher übergegangen sind. Manches ist in "Jenfeits von But und Bofe" und in ber "Bogenbammerung" zu finden; auch aus einem fürzlich in der "Zukunft" veröffentlichten unvollendeten Effan vom Sommer 1885 über Stendhal, Mérimée, Taine, Renan, St. Beuve, Flaubert. Baudelaire, Victor Hugo, Michelet, George Sand fühlt man den intimen Zusammenhang mit dem französischen Beistesleben heraus. Allmählich zeigte sich immer stärker eine Vorliebe für Frankreich und seine Rultur; schien ihm boch alles, was er jemals verehrt hatte, nach Paris zu gehören, "benn in gleicher Weise, wie Schopenhauer jest schon mehr in Frankreich geliebt und gelesen wird, als in Deutschland, ift auch ber Kultus Heinrich Beines nach Paris übergesiedelt"; und über Wagner schreibt er im Herbst 1888: "Als Artist hat man keine Heimat in Europa außer in Baris; die Delikateffe in allen fünf Runftfinnen, die Wagners Runft voraussett, die Finger für nuances, die psychologische Morbidität, findet sich nur in Paris. Man hat nirgendswo sonst diese Leidenschaft in Fragen der Form, diesen Ernst in der mise en scène, - es ist der Bariser Ernst par excellence. Man hat in Deutsch=

land gar feinen Begriff von der ungeheuren Ambition, die in der Seele eines Pariser Künstlers lebt"..... "Aber ich habe schon zur Genüge ausgesprochen, wohin Wagner gehört, in wem er seine Nächstverwandten hat: es ist die französische Spät=Romantik, jene hochstiegende und hoch emporreißende Art von Künstlern wie Delacroix, wie Berlioz, mit einem Fond von Krankheit, von Unheilbarkeit im Wesen, lauter Fanatiker des Ausdrucks, Virtuosen durch und durch ... Wer war der erste intelligente Anhänger Wagners überhaupt? Charles Baudelaire, der selbe, der zuerst Delacroix verstand, jener typische Decadent, in dem sich ein ganzes Geschlecht von Artisten wiedererkannt hat, — er war vielleicht auch der letzte... Was ich Wagnern nie vergeben habe? Daß er zu den Deutsschen condescendierte, — daß er reichsdeutsch wurde ..."

Da mein Bruder seit seinem vierundzwanzigsten Jahre im Auslande lebte, und Deutschland von dort aus etwas anders aussieht, als wie man im Inlande gewöhnlich annimmt, so empfand er mit ber Zeit nicht nur bem beutschen Reich und seinen politischen Bewegungen, sondern auch den beutschen Büchern gegenüber ein immer stärker werdendes Gefühl der Entfremdung. Er pflegte feine jungeren Befannten scherzhaft zu ermahnen, keine beutschen Bücher zu lesen - sie machten den Beist und den Stil verworren und schwerfällig. So schreibt er an Freiherrn Heinrich von Stein: "Gewiß. lieber herr Doktor, Sie lefen noch zu viel Bücher, namentlich deutsche Bücher! Wie kann man nur ein deut= iches Buch lefen! ... Wagner fagte einmal von mir, ich schriebe lateinisch und nicht beutsch: was einmal wahr ist und sodann — auch meinem Ohre wohlklingt. Ich kann nun einmal an allem deutschen Wesen nur einen Anteil haben, und nicht mehr. Betrachten Sie meinen Namen:

meine Borfahren waren polnische Sbelleute, noch die Wutter meines Großvaters war Polin. Nun, ich mache mir aus meinem Halb-Deutschtum eine Tugend zurecht und nehme in Anspruch, niehr von der Kunst der Sprache zu vers stehen, als es Deutschen möglich ist."

Mit dieser Mahnung, keine deutschen Bücher zu lesen, brachte er junge naive Gemüter zuweilen in Verwirrung. Ich erinnere mich, wie ein junger Verehrer ängstlich sagte: "Aber Sie schreiben ja doch selbst deutsch, Herr Professor", worauf mein Bruder lachend erwiderte: "Daran zweisle ich eigentlich, es muß ein Deutsch sein, das niemand in Deutschland versteht! Sedenfalls liest mich kein Deutscher."

Er hat es mit der Zeit immer mehr beflagt, daß er seine Bücher nicht französisch schreiben konnte. Er glaubte, daß dann die Beit, verstanden zu werden, für ihn viel früher kommen würde. Er hielt seinen Stil und seine Gesinnungsart so viel mehr vom französischen als beutschen Geist erfüllt, daß er immer meinte, Deutsche müßten sich seine Bücher erft überseten. So schreibt er bei der Übersendung des "Fall Wagner" an Jakob Burckhardt: "Ich bekenne, daß die Schrift, bei dem durchaus europäisch-internationalen Charafter des Problemes, nicht beutsch, sondern französisch hätte geschrieben werden mussen. Bis zu einem gewissen Grabe ift sie frangosisch geschrieben: und jedenfalls möchte es leichter sein, sie ins Französische zu übersetzen, als ins Deutsche" . . . Noch wärmer schreibt er über seinen inneren Zusammenhang mit Frankreich und einige französische Lieblingsautoren im Berbft 1888:

"... Eine kleine Anzahl älterer Franzosen ist es, zu denen ich immer wieder zurücksehre: ich glaube nur an französische Bildung und halte alles, was sich sonst in

Europa Bildung' nennt, für Migverständnis, nicht zu reden von der deutschen Bildung ... Die wenigen Fälle hoher Bilbung, die ich in Deutschland vorfand, waren alle französischer Herkunft, vor allem Frau Cosima Wagner, bei weitem die erste Stimme in Fragen des Geschmacks. die ich gehört habe. - Daß ich Bascal nicht lefe, sondern liebe, als das lehrreichste Opfer des Christentums, langsam hingemordet, erst leiblich bann psychologisch, als die ganze Logik dieser schauderhaftesten Form unmensch= licher Graufamkeit; bag ich etwas von Montaignes Mutwillen im Beiste, wer weiß? vielleicht auch im Leibe habe: daß mein Artisten-Geschmack die Namen Moliere, Corneille und Racine nicht ohne Ingrimm gegen ein wüstes Genie wie Shakespeare in Schutz nimmt: das schließt zulet nicht aus, daß mir nicht auch die aller= letten Franzosen eine charmante Gesellschaft wären. Ich sehe durchaus nicht ab. in welchem Jahrhundert der Ge= schichte man so neugierige und zugleich so belikate Psycho= logen zusammenfischen könnte, wie im jetigen Baris: ich nenne versuchsweise — benn ihre Zahl ist gar nicht klein die herren Paul Bourget, Pierre Loti, Meilhac, Anatole France, Jules Lemaître, ober um einen von der starken Rasse hervorzuheben, einen echten Lateiner, dem ich besonders zugethan bin, Bun de Maupassant. Ich ziehe diese Generation, unter uns gesagt, spaar ihren großen Lehrern vor, die allesamt durch deutsche .Philosophie verdorben sind. So weit Deutschland reicht verdirbt es die Rultur. Der Krieg erft hat den Beift in Frankreich erlöst" . . .

Ich weiß nicht, ob ich mit diesen Auseinandersetzungen über meines Bruders Borliebe für Frankreichs Litteratur ben Lesern dieser Einleitung etwas neues sage; vielleicht

giebt es ihnen aber die Antwort auf eine Frage, die sie sich wohl bei Herrn Lichtenbergers Schrift stellen werden: Wie kommt es, daß ein Franzose der gesamten Gedankenwelt meines Bruders fo nahe steht? Der Lefer wird nun selbst antworten können: Weil Niepsche ein Deutscher mit französischer Kultur ist, weil er den tiefen träumerischen Ernst des Deutschen und die germanische Liebessehnsucht nach der Antike mit dem hellen, beitern, scharfen Berstand des Franzosen, weil er ein deutsches Herz mit französischem esprit vereinigt. Und sollten wir nicht einer solchen Mischung von deutscher Herkunft und französischer Rultur freundlich gegenüberstehen? Man bente an die Zeit unserer Großväter und noch etwas weiter zurück wie lebten die deutschen Geistesherven jener Zeit in der frangofischen Litteratur: Winkelmann, Lessing, Goethe, Berber, Wieland, wie waren sie in ihr zu Sause, mochten fie sie lieben oder nicht. Waren aber diese großen Deutschen nicht vielleicht das, was sie waren, durch jene glückliche Mischung von deutschem Wefen und französischer Rultur? Und schlieglich, verdanken wir nicht biefer Bereinigung einen unserer größten Monarchen Friedrich ben Großen? -

Es hatte für mich etwas Wehmütig-freudiges, als ich Herrn Lichtenbergers Buch las. Auch er muß etwas von dieser deutsch-französischen Geistesmischung haben, daß er imstande war, meines Bruders intimsten Gedankengängen in so bewunderungswürdig zarter Weise nachzugehen. Außerdem ist er Musiker und Gelehrter, und daraus mag ihm, ähnlich wie meinem Bruder, seine philosophische Lebensanschauung entstanden sein. Dieser eigentümliche Dreiklang: Wissenschaft, Kunst, Philosophie hat das Buch von Herrn Lichtenberger auf das glücklichste beeinschuft.

Vielleicht hat es aber auch noch einen anderen Grund, daß es einem Franzosen gelungen ist, das ganze Hochgebirge der Philosophie meines Bruders in scharfen Umrissen flar und deutlich vor uns hinzustellen. Wir Deutschen stehen der Beurteilung meines Bruders zu nah; über die Vorgebirge der Schriften seiner Kritiker oder sogenannten Versehrer und Ausdeuter wird uns zuweilen der Blick auf die Firnenhöhe seines Geistes genommen.

6.

In allen diesen Urteilen, die auch teilweise schon von meinem Bruder selbst veröffentlicht worden sind, zeigt er sich als französisch empfindender Mensch und nicht als Deutscher, vielleicht sogar als ein in geistigen Dingen etwas chauvinistisch empfindender Franzose. Ich erinnere mich aus dem Anfang ber neunziger Jahre, daß ein Kritiker spöttisch bemerkte, mein Bruder habe Frankreich und die Franzosen deshalb so bevorzugt, weil ihm von dort die erfte Anerkennung gekommen sei. Nun, und wenn dem so ware, wurde bies ein Grund zur Verhöhnung meines Bruder sein? Bielleicht könnte man darin einen Anlaß zum Spott über Deutschland finden, das seinen großen Männern, fo lange fie leben und schaffen, fast immer blind gegenüber steht. In den Schulbuchern lernt man eine Fabel, daß das Genie das Urteil der Menge ver= achtet, daß die der Unfterblichkeit Geweihten mit dem un= erschütterlichen Glauben an sich selbst auch an die Zukunft ihres Ruhmes glauben, daß ihnen die Mikaunst bes Bater= landes nur ein Stachel mehr gewesen sei, sie auf ber Ruhmesbahn vorwärts zu treiben. Aber man vergißt die Jugend zu lehren, wie grenzenlos der Genius in einer solchen Bereinsamung leibet: er spricht - tiefes Schweigen,

es ift als ob er in einen luftleeren Raum spräche; er spricht lauter, schärfer, leibenschaftlicher — die Landsleute zuden höhnisch die Achseln. In der Seligkeit des Schaffens ift er der ftarte Held, der alles überwindet und nach keinem Genoffen fragt, aber es kommen Tage, wo er sich nach Verständnis für das Geschaffene sehnt, ja danach Es giebt dunkle Stunden, wo der Genius an sich selbst zu zweifeln beginnt, wo er auf seinen schauerlich einsamen und gefahrvollen Weg der vor ihm liegt, mit Bittern und Bagen blickt, und ihn beshalb ein einziges verständnisvolles Wort (nicht etwa beleidigendes Mitleid), ein warmer treuer Händedruck mit Trost und Entzücken erfüllen würde. Mein Bruder hat unter dem toten Schweigen und eisigen Migverstehen seines Vaterlandes tief gelitten, wenn er ben Schmerz auch zu verbergen trachtete. Aber in den Briefen brach zuweilen dieser Seelenschmerz mit aller Gewalt hervor; so schreibt er z. B. an Jakob Burckhardt bei ber Übersendung ber "Genealogie der Moral" Herbst 1887:

... "Sedenfalls bin ich diese Abhandlungen Ihnen schuldig, weil sie im engsten Bezuge zu dem letztübersandten Buche ("Ienseits von Gut und Böse") stehen. Es ist möglich, daß ein paar Hauptvoraussetzungen jenes schlecht zugängslichen Buches hier deutlicher herausgekommen sind; — wenigstens ging meine Absicht dahin. Denn alle Welt hat mir über jenes Buch das Gleiche gesagt: daß man nicht begreise, um was es sich handle, daß es so etwas sei wie "höherer Blödsinn"; zwei Leser ausgenommen, Sie selbst, hochverehrter Herr Prosessor, und andererseits einer Ihrer dankbarsten Verehrer in Frankreich, Mr. Taine. Verzeihung, wenn ich mir mitunter zum Troste sage: "ich habe bis jest nur zwei Leser, aber solche Leser!" — Das

sehr innerliche und schmerzhaft verwickelte Leben, das ich bisher gelebt habe (und an dem meine im Grunde starts angelegte Natur Schiffbruch gelitten hat), hat nachgerade eine Vereinsamung mit sich gebracht, gegen die es kein Heilmittel mehr giebt. Mein liebster Trost ist immer noch der, der Wenigen zu gedenken, die es unter ähnlichen Vedingungen ausgehalten haben, ohne zu zerbrechen, und sich eine gütige und hohe Seele zu bewahren gewußt haben. Es kann niemand Ihrer dankbarer gedenken hochverzehrter Mann! als ich es thue."

Vielleicht war mein Bruder mit seinem liebevollen Herzen, mit dem innigen Wunsche sich mitzuteilen, nicht geeignet, so vollkommen einsam zu sein, zumal er jene Zeiten glücklichster Gemeinschaft "inter pares", mit Freunden, die er von Herzen liebte und die ihn verehrten, gekannt hatte. Alle nachfolgenden Briese zeigen immer wieder die Sehnsucht nach Gemeinschaft, nach Verständnis und nach Freunden, die ihm gleich wären; es ist jene Armut des Reichsten, der seinen Reichtum nicht mitteilen kann. So schreibt er an Rohde im September 1884:

"Mein alter lieber Freund, ich weiß nicht, wie es zuging: aber als ich Deinen letzten Brief las und namentlich als ich das liebliche Kinderbild sah, da war mir's
als ob Du mir die Hand drücktest und mich dabei schwermütig ansähest: schwermütig, als ob Du sagen wolltest
"Wie ist es nur möglich, daß wir so wenig noch gemein
haben und wie in verschiedenen Welten leben! Und einstmals — —"

"Und so, Freund, geht es mir mit allen Menschen, bie mir lieb sind: alles ist vorbei, Bergangenheit, Schonung; man sieht sich noch, man rebet, um nicht zu schweigen —, man schreibt sich Briefe noch, um nicht zu schweigen. Die

Wahrheit aber spricht der Blick aus; und der sagt mir (ich höre es gut genug! Freund Nietzsche, Du bist nun ganz allein!

"So weit habe ich's nun wirklich gebracht. — Inzwischen gehe ich meinen Gang weiter, eigentlich ist's eine Fahrt, eine Meerfahrt — und ich habe nicht umsonst jahrelang in der Stadt des Columbus gelebt. — —"

Auch ich, sein "treuester angeborener Jünger", wie er mich oftmals nannte, war ihm burch meine Berheiratung "abhanden gekommen" und weit von ihm weg übers Weer nach Sud-Amerika geführt worden; wie oft klagt er über seine bittere Vereinsamung und schreibt mit Sehnsucht von ber glücklichen Vergangenheit, 3. B. von Chur, Rosenhügel, aus, am 28. Mai 1887: "Dein guter Brief ift geftern bei mir angelangt, bei Deinem einsiedlerischen Bruder, dem von außen her selten etwas Gutes kommt und der im allge= meinen eine kleine Furcht vor der Post hat. Um so mehr freut er sich, wenn etwas kommt, was so viel Gute bes Herzens verrät. Sonderbar aber scheint es mir, daß in den letten Jahren mein Diftrauen bergestalt überhand genommen hat, daß es wie eine Krankheit ist. Auch mir wird Sahr für Jahr schwerer; und die schlimmsten und schmerzhaftesten Zeiten meiner Gesundheit erschienen mir nicht fo brudend und hoffnungsarm wie meine jezige Gegenwart. Bas ift benn geschehen? Nichts als was notwendig war, - meine Differenz mit allen Menschen, von denen ich bis babin Bertrauen empfangen hatte, ist ans Licht gekommen: man merkt gegenseitig, daß man sich eigentlich verrechnet hat. Der eine schwantt hierhin ab, ber andere borthin, jeder findet seine kleine Berde und Gemeinschaft, nur gerade der Unabhängigste nicht, der allein übrig bleibt und vielleicht, wie in meinem Kall, gerade schlecht zu dieser radikalen Bereinsamung taugt. — Hier in Chur habe ich noch keinen guten Tag gehabt; Das Wetter hat seinen Ansteil daran, aber leider nicht den wesentlichsten. So oft gesdachte ich der frohen Tage, die wir hier damals verlebten. Der Kontrast mit jetzt ist ungeheuer: Himmel! was din ich jetzt einsam! Ich habe niemand mehr mit dem ich lachen kann, der mit mir Thee trinkt und mich liedlich tröstet!"

Cbenso ergreifend klingt ein Brief an Erwin Rhobe: "Bu alledem bin ich an Freunden nicht reicher geworben: bas Leben hat mir die Pflicht immer mehr mit der furcht= baren Rebenbedingung ihrer einfamen Erfüllung vorge= Es ift schwer, mir nachzufühlen, ich setze beinah voraus, selbst bei Bekannten, jest im Groben migverstanden zu sein und bin für jede Art Feinheit der Interpretation, ja für den guten Willen zur Feinheit schon von Berzen erkenntlich. . . Alter, lieber Freund Rohde, es scheint mir, Du verstehft Dich beffer auf das Leben, dadurch dag Du Dich hineingestellt haft; während ich es immer mehr von ferne sehe - vielleicht auch immer deutlicher, immer schrecklicher, immer umfänglicher, immer anziehender. Aber wehe mir, wenn ich einmal diese Entfremdung nicht mehr aushalte! Man wird alt, man wird fehnfüchtig, schon jest habe ich wie jener König Saul, Musik nötig — ber Himmel hat mir zum Gluck auch eine Art David geschenkt. Ein Mensch, der mir gleichgeartet ist, profondement triste, kann es auf die Dauer nicht mit Wagnerischer Musik aushalten. Wir haben Süben, Sonne ,um jeben Preis', helle, harmlose, umschuldige Mozartische Glücklichkeit und Bärtlichkeit in Tönen nötig. Eigentlich follte ich auch Menschen um mich haben, von berselben Beschaffenheit, wie diese Musik ist, die ich liebe: solche, bei benen man etwas von sich ausruht und über sich lachen kann. Aber nicht jeder kann suchen, der finden möchte — da sitze ich denn und warte und es kommt nichts, und schon weiß ich nichts besseres als meinem alten Freunde davon zu erzählen, daß ich allein bin."

Aus allen diesen Aufzeichnungen spricht ber tiefe Schmerz über feine Bereinsamung, und ich fann nicht verhehlen, daß sie gerade in den letten Jahren vor seiner Erfrankung einen erbitternden Ginfluß auf ihn ausgeübt Nach Einsamkeit sehnt sich ber schaffende Genius und hat fie zur Ausführung seiner höchsten Ziele nötig; aber in den arbeitslosen Zwischenzeiten hatte mein Bruder, ber so ungewöhnlich die Gabe der Liebenswürdigkeit und bas Talent besaß, aus jedem Wefen bas Böchste und Beste herauszulocken, einen Kreis begabter Menschen um sich ver= sammeln muffen, die ihm für seine Gedankenwelt Berftandnis entgegenbrachten. Nun hat ihm aber in den Jahren von 1886 bis zu seiner Erfrankung überhaupt jeder mündliche Austausch über seine höchsten Probleme gefehlt, und was aus Deutschland von Urteilen über seine Schöpfungen zu ihm drang, zeigte nur Unverstand, Spott und Hohn. Selbst ein fo zu Milbe und Wohlwollen geneigtes Herz, wie das meines Bruders, wird sich allmählich unter einem folchen Mangel an Berftandnis von seiten seiner Landsleute verbittern muffen. "Überall sonft habe ich Lefer, lauter ausgesuchte Intelligenzen, bewährte, in hohen Stellungen und Pflichten erzogene Charaftere; ich habe sogar wirkliche Genies unter meinen Lefern. In Wien, in St. Betersburg, in Stockholm, in Kopenhagen, in Paris, in New York — überall bin ich entbeckt: ich bin es nicht in Europas Flachland — Deutschland . . . . Mue diese fremden Leser konnten ihn nicht für die Vernachläffigung feines Vaterlandes tröften: "Behn Jahre: und niemand in Deutschland hat sich eine

Gewissensschuld baraus gemacht, meinen Namen gegen bas absurde Stillschweigen zu verteidigen, unter bem er vergraben lag; ein Ausländer, ein Dane war es, der zuerst bazu genug Keinheit des Instinkts und Mut hatte, der sich über meine angeblichen Freunde empörte . . . welcher deutschen Universität wären heute (1888) Vor= lesungen über meine Philosophie möglich, wie sie lettes Frühjahr ber bamit noch einmal mehr bewiesene Psychologe Dr. Georg Brandes in Kopenhagen gehalten hat?" Und wenn ihn schließlich das eisige Migverstehen, die höhnische Abwehr seiner Landsleute und die dadurch hervorgerufene grenzenlose Vereinsamung ungerecht gegen sein Vaterland machte, wenn er in Deutschland nur noch ein Hindernis für alle welthistorischen Bewegungen zur Geistesfreiheit, für alle großen und freien Beifter überhaupt fah - wer wollte ihm daraus einen Vorwurf machen? — Seine schärfsten Bemerkungen gegen Deutschland, Wagner und Christentum finden sicherlich in der Bitterkeit der Vereinsamung ihre Erklärung. Ich bemerke ausbrücklich, daß ich nicht etwa behaupte, daß feine Stellung zu ben Problemen felbst sich dadurch verändert hätte, sondern nur: daß er eine milbere Ausbrucksform bafür gefunden haben würde. Man vergl. 3. B. die Ausführungen über bas Chriftentum im "Jenseits von Gut und Bose", die aus dem Sommer 1885 stammen, wo er der Gegenwart noch nicht so vollkommen entfrembet war, mit ben späteren aus bem "Antichrift", und man wird begreifen, wie ich es meine. wenn er nicht fo ganz außerhalb jedes Zusammenhangs mit ben gegenwärtigen Verhältnissen gestanden würde er die Reime zu bem, was ihm als im höchsten Grade wünschenswert erschien, schon hie und da entdeckt haben: 3. B. prachtvolle junge Menschen, die imstande gewesen wären, sein Ibeal bes vornehmen Menschen zu verwirklichen um der zukünstigen Jugend Lehrer und Vordild zu sein. Er würde gemerkt haben, daß die Sehnsucht nach Melodie, nach einem neuen Mozart in tausend Herzen schlummerte, daß man schon überall erkannt hatte, daß Wagner ein Ende und kein Ansang war, daß die "Gesahr Wagner" als überwunden betrachtet werden konnte und daß die jungen Künstler nichts sehnlicher wünschten, als eine Musik sür die ausgesuchtesten Ohren zu schaffen, eine Musik wie sie mein Bruder wollte: "Daß sie eigen, ausgelassen, zärtlich, ein kleines süßes Weib von Niedertracht und Anmut ist." Wenn diese "Musik des Südens" bisher sich noch nicht verwirklicht hat, so liegt es gewiß nicht an dem Einfluß Wagners und dem Wollen der Künstler!

Und selbst sein Rampf gegen bas Christentum murbe vielleicht eine andere Form angenommen haben, benn auch das ist nicht mehr einheitlich, sondern gar verschiedenartig gefärbt: an manchen Orten so lau und opportun, daß es eines leidenschaftlichen Rampfes sicher nicht bedarf, um es umzuwerfen, an anderen Stellen bagegen zeigt es sich von einem neuen tapferen und lebensfrohen Beift durchbrungen, der vielleicht weniger mit den Borschriften bes Stifters des Christentums, als mit ben Lehren bes Zarathuftra verwandt ift. Wein Bruder kannte leider hauptsächlich das beengte, wie er sich scherzhaft ausdrückte: "königlich preußische" Christentum aus der Mitte dieses Jahrhunderts: "Welch schlechte Luft blies mich an, als ich Kind war! Wann waren die Deutschen bumpfer, ängstlicher, muckerhafter, kriecherischer, als in jenen fünfziger Jahren!" Das ift gerade bie Gefahr ber Einsamkeit, daß sie die Dinge in einem anderen Licht zeigt, als wie fie wirklich find, und für ben Benius ift bie Befahr

größer, als für jeden anderen, denn er — "ein Ungeheuer von Kraft, welches nach einem Ungeheuer von Aufgabe verlangt" — ist selbst in Hinsicht auf alles ihm Feindsliche schöpferisch thätig. Er schafft sich das, was er bekämpft, zu etwas Grandiosem im Schlimmen und Versberbenbringenden um!

7.

Wir haben nun die Reihe der Ginfluffe, die auf meinen Bruder gewirft haben, an uns vorüberziehen laffen: Griechentum, Ritschl, Schopenhauer, Wagner, Bascal, Montaigne, Stendhal, Goethe, Emerson, Burdhardt, Gobineau, Stifter, Byron, Heine, frangofische Kultur und — Bereinsamung! Es ist keine abgeschlossene Liste, die ich hier bringe, es fehlt noch mancher und manches, von welchem mir das Material, seinen Ginfluß zu schilbern, nicht zur Sand war: immerhin glaube ich bas Sauptfachlichste erwähnt zu haben. Bielleicht möchte mancher Leser noch hinzufügen: "und Krankheit". Gewiß hat diese einen großen Einfluß auf meinen Bruder ausgeübt, nur in ganz anderer Weise als man vermutet. Hier wende ich mich an alle Migräneleidenden als Sachverständige. war nämlich das Leiden, das meinen Bruder quälte, und sie hat die Eigentümlichkeit, schmerzhafter zu sein, als manche tödliche Krankheit, den davon Befallenen aber plöglich wieder zu verlaffen. Dann fühlt er sich himmlisch wohl, wie neugeboren, in einem fleinen Glücksrausch ber Genesung und ber Gesundheit. In solcher Stimmung ift vieles des Schönsten, das mein Bruder geschrieben hat, entstanden. Wäre das Leiden nicht so qualvoll, verhinderte es nicht mährend seiner Dauer jede geistige Thätigkeit und verführte es nicht den daran Leidenden, sich durch allerhand scharfe Mittel, die schließlich dem ganzen Organismus schaden müssen, davon zu befreien, so könnte es der Philosoph als eine äußerst lehrreiche Krankheit bezeichnen. —

Von all den obengenannten Lehrern und Erziehern ift etwas auf meinen Bruder übergegangen, aus allen diesen Elementen hat er Kraft gezogen, um zu jenem ftolzen Baum emporzuwachsen, ber uns jest durch seine Eigenart entzückt. Mein Bruder liebte es fehr, seiner Ideale zu gedenken, und ganz wie Goethe meinte auch er: "Man spricht immer von Originalität, aber was will das sagen? — Wenn ich fagen könnte, was ich alles großen Vorgangern und Mitlebenden schuldig geworden bin, so bleibt nicht viel übrig." Wenn er später mit einem gewissen Stolz auf seine eigene Bedeutung, auf die Originalität seiner Behandlung alter Brobleme hinwies, so war das nur eine Art Verteidigung gegenüber bem übelwollenden Migverstehen seiner Landsleute. Im übrigen lag es in ben Ergebniffen seiner Philosophie, daß er nicht auf die Neuheit des Gedankens den Accent legt, sondern darauf, was durch die Verbindung einer eigenartigen Persönlichkeit mit diesem Gebanken von neuem entsteht.

Mein Bruder war seinen Lehrern, Erziehern und Ibealen unendlich dankbar, immer sprach er von ihnen und konnte sich nicht genug thun, sich privatim oder öffentsich mit ihnen außeinander zu sehen. Und wer recht zu lesen versteht, der fühlt selbst auß seinem Jorn den früheren Ibealen gegenüber noch die alte heiße Liebe herauß. Wenn dieser Jorn z. B. Wagner gegenüber hart und ungerecht klingt, so darf man nicht den tiesen Schmerz der Entäuschung vergessen, den Wagner meinem Bruder bereitet hat. In Wagner erschien ihm endlich einmal einer jener außerordentlichen Menschen, der das, was meinem Bruder

vorschwebte, hatte verwirklichen können; aber er hielt in seiner Bahn inne und wagte nicht, die letten Konsequenzen zu ziehen. Und nicht nur das, er stellte sich auch noch mit der gangen fascinierenden Gewalt seines Ginflusses als ein hindernis für die Weiterentwicklung meines Brubers in ben Beg. So wurde ihm Bagner zur bitterften Ent= täuschung, nachdem er ihn zuerft als sein höchstes Ideal gepriesen hatte. Aber trot aller Entfremdungen hat mein Bruder Wagner mehr geliebt, als irgend ein menschliches Wesen, und diese leidenschaftliche Liebe bricht immer wieder zwischen Zorn und Empörung hindurch; noch wenige Wochen vor seiner Erfrankung faßt er im "Ecce homo" alles zusammen, was ihm Wagner gewesen ist; er feiert in innigften Worten ben Mann, der ben gewaltigften Gin= fluß auf ihn ausgeübt hat: "Ich bente, ich tenne besser als irgend jemand bas Ungeheure, bas Wagner vermag, bie fünfzig Welten frember Entzückungen, zu benen niemand außer ihm Flügel hatte; und so wie ich bin, ftark genug um mir auch das Fragwürdigste und Gefährlichste noch jum Borteil zu wenden und damit stärker zu werden, nenne ich Wagner den großen Wohlthäter meines Lebens. Das, worin wir verwandt sind, daß wir tiefer gelitten haben, auch an einander, als Menschen dieses Jahrhunderts zu leiden vermochten, wird unsere Namen ewig wieder zusammenbringen; und so gewiß Wagner unter Deutschen blog ein Migverständnis ift, so gewiß bin ich's und werde es immer fein." -

Wir sehen aber aus ber Zusammenstellung der Einflüsse, die auf meinen Bruder thatsächlich gewirkt haben, daß in der Öffentlichkeit mit Ausnahme von Schopenhauer und Wagner bisher nur falsche Persönlichkeiten genannt worden sind. Wir können ziemlich schnell über sie hinweggeben, da schon Herr Lichtenberger sich barüber ausführlich ausgesprochen hat. Ich möchte aber nochmals erwähnen, bag, wenn mein Bruder mit einigen seiner Reitgenoffen mehrere Überzeugungen teilt, damit noch nicht gesagt ift, daß er sie von diesen übernommen habe. Ich verweise hier, um mich nicht zu wiederholen, auf die Auseinandersetzungen über Blanqui, Le Bon, Stirner und auf die allgemeinen Schlufworte bes Anhangs von Herrn Lichtenberger. Auch ift damit, daß jemand eine Ibee früher koncipiert und ausspricht, noch burchaus nicht aesaat, daß er mit diesem Gedanken gerade Ginfluß ausübt. Es muß immer wieder hervorgehoben werden, daß die Berfönlichkeit eines Genies und die Kraft, sich selbst in seinen Werken beutlich auszudrücken, gerade das ift, was die erstaunliche Gewalt eines Einflusses erklärt. große Mensch und ber große Gedanke muß zusammen= fommen, um eine tiefe, umwälzende Wirfung hervorzurufen. Man vergleiche 3. B. Stirner mit meinem Bruder! A. Riehl bemerkt beshalb auch sehr treffend, daß es einen großen Mangel an Fähigkeit, die Geister zu unterscheiben, verriete, biefe beiben auf gleiche Stufe zu stellen; es hieße nichts anderes "als Schriften von fast beispielloser Macht ber Rebe und einer verhängnisvollen Kraft bes Genies mit einer litterarischen Auriosität zusammenstellen."

Daß weber Blanqui, noch Dr. Le Bons Schriften meinem Bruder bekannt waren, als ihm Anfang August 1881 in Sils-Maria "6000 Fuß über dem Meere und viel höher über allen menschlichen Dingen, bei einem mächtigen aufgetürmten pyramidalen Block unweit Surlei der erste Bliz des Zarathustra-Gedankens, der Gedanke der ewigen Wiederkunft aufleuchtete", ist schon an anderer Stelle erwähnt worden. Für mich ist diese Thatsache

ein Beweis mehr, daß bestimmte Ideen und Schluß= folgerungen, burch miffenschaftliche Ergebniffe vorbereitet, gewiffermaßen in ber Luft liegen und zu gleicher Zeit an verschiedenen Stellen unabhängig von einander auftauchen können. Daß der gleiche Wiffens- und Bilbungsgrad gleiche Fertigkeiten und Vorstellungen hervorruft, kann man allgemein beobachten: ich habe bei ben Gin= geborenen von Südamerika Gebräuche, künstlerische Ausschmückung von Naturprodukten vorgefunden, die ein Reisender bei einem Bolfsstamm mitten in Afrika sehr ähnlich entbeckte; ich glaube nun, daß diese Erscheinung nicht nur für die niederen Bilbungestufen, sondern auch für die allerhöchsten zutrifft. Übrigens hebt auch Henri Lichtenberger hervor, daß die Idee der ewigen Wiederkunft von den drei verschiedenen Urhebern ganz unabhängig von einander aufgestellt worden ift, daß sie aber erft durch meinen Bruder ihre gewaltige Tragweite erhalten hat. Im übrigen giebt ber aus bem Buchhandel guruckgezogene XII. Band ber Gesamtausgabe von meines Bruders Werken, in dem die Schrift "Die Wiederkehr des Gleichen" in wissenschaftlich ganz versehlter Beise veröffentlicht worden ift, feine zuverlässige Vorstellung bavon, was mein Bruder wirklich barüber gebacht und nieder= geschrieben hat.\*)

<sup>\*)</sup> Der damalige Herausgeber Dr. Friz Kögel hat, ohne von den späteren noch unentzifferten Manustripten Kenntnis zu nehmen, den Inhalt eines geschriebenen Hestes meines Bruders aus dem Sommer 1881 unter eine nicht dazu gehörige Disposition gebracht. Der Inhalt der Kapitel paßt nicht zu den Überschriften und das sünste Kapitel hat mit den vier ersten keinen Zusammenhang. Das von Dr. Kögel zusammengesiellte Manustript slößte mir von vornsperein Mißtrauen ein und ich hatte zur Prüfung, ehe es veröffentlicht

Schließlich könnte man sogar sagen, daß der Gedanke der ewigen Wiederkunft des Gleichen meinem Bruder schon viel früher bekannt gewesen wäre, da er ihn in der zweiten unzeitgemäßen Betrachtung selbst als Meinung der Phythagoreer ansührt —\*) wie schon A. Riehl in seiner Schrift über meinen Bruder erwähnt, der darum auch meint, daß mein Bruder diesen Gedanken früher als er selbst anzgiebt, gekannt und nur wieder vergessen habe. Erst nach dem Erscheinen der Schlußbände der Gesantausgabe wird es möglich sein, sich über den Gedankenkreis, den mein Bruder an die Wiederkunft aller Dinge knüpste, ein abschließendes Urteil zu bilden. Frau Lou Andreas erwähnt in ihrem Buch "Friedrich Nietssche in seinen Werken" Seite 224, daß sie mit ihm mehrere mündliche Kontroversen

murbe, die Rugiehung eines zweiten sachverftanbigen Berausgebers gewünscht. Dr. Rogel erhob bagegen Schwierigfeiten, fo baß ichließlich ber XII. Band ohne eine folde Rachprüfung gebruckt murbe. 3ch felbst war zuerft durch die töbliche Krantheit meiner Mutter und bann burch eigene Rrantheit verhindert, die Sache genauer zu untersuchen; nachdem unterdeffen aber verschiedene Rritifer, jo g. B. in der "Butunft" und in ber "Frankfurter Reitung", fich über biefe munberliche und burftige Beröffentlichung, die jeden aufrichtigen Rietiche=Berehrer enttäuschen mußte, mit Erstaunen und Diffallen ausgesprochen hatten, fab ich mich im Dezember 1898 genötigt, die Berlagsfirma zu ver= anlaffen, ben XII. Band aus bem Buchhandel ju gieben. Meinem Bruder, ber gerade bie Beröffentlichung biefes Gebantens in ber bollfommenften, vielleicht fogar nur in poetischer Form gewünscht batte, murbe es emport haben, diefe erften embryonalen Gedanten= äußerungen ohne die Buziehung der späteren fie vervollfommnenden beröffentlicht ju feben. Die vier erften Rapitel ber "Biebertunft bes Bleichen" gehören zur "Fröhlichen Biffenschaft", bas fünfte Rabitel eift eine Art Selbstgesprach nach bem erften Aufleuchten bes ewigen Bieberfunftsgebantens. \*) W. I., S. 289.

barüber gehabt und eine Reihe von Briefen gewechselt habe. Leider haben aber diese Unterredungen niemals stattgefunden und der erwähnte Briefwechsel hat niemals existiert. Wein Bruder hat ein einziges Mal Frau Andreas gegensüber eine Andeutung gemacht, war aber auf einen so vollstommenen Mangel an Berständnis gestoßen, daß er hinsfort darüber schwieg. In Beziehung auf seine sämtlichen Hauptgedanken schreibt mein Bruder an Frau Andreas: "Es steht ganz so wie mit Freund Rée — ich kann weder mit Ihnen, noch mit ihm ein Wort von dem sprechen, was mir am meisten am Herzen liegt. Diese erzwungene Lautlosigkeit ist mir mitunter sast zum Ersticken." —

Übrigens scheint mir gerade der Gedanke der ewigen Wiederkunft des Gleichen eines der deutlichsten Beispiele zu sein, was mein Bruder darunter versteht, wenn er davon spricht, alte Probleme in ein neues Licht zu stellen. Dieser alte Gedanke, daß eine gleiche Konstellation der Gestirne den ganzen Weltprozeß wieder und wieder hervorrusen könne, und Ursache und Wirkung so eng versettet wären, daß sich auch alle Vorgänge in der gleichen Weise wieder abspielen müßten, machte erst dann auf meinen Bruder einen so gewaltigen, vollkommen neuen Eindruck, als er dieses grandiose Schauspiel der ewigen Wiedersehr aller Dinge als die Besiegelung und die höchste Form der Bejahung des Lebens enupsand.

Daß Herr Jordan den Anspruch erhebt, den Gedanken des Übermenschen früher geprägt zu haben, als mein Bruder, macht einen etwas wunderlichen Eindruck. Warum hat man von diesem Gedanken des Herrn Jordan so wenig oder nichts gewußt, ehe ihn mein Bruder als ein neues Ziel der Menschheit hingestellt hat? Wenn meines Bruders Ibeen denen Jordans ähnlich sind, so kommt dies daher,

daß beide aus den Ergebnissen der modernen Natur= anschauung ähnliche Konsequenzen gezogen haben. Mein Bruder hat niemals die Jordanschen "Ribelungen" selbst gelefen, aber Anfang ber fiebziger Jahre ein Stud baraus vortragen hören; es machte ihm bamals feinen Gindruck, weil er ganz unter dem Einfluß von Wagners Nibelungen ftand, und neben biefer neuen Form ber alten Epen nur bie Bebbeliche Dichtung ichatte. Mein Bruder glaubte damals, daß Jordan Wagnerische Ideen in schwächerer Form brächte. Im Winter 1872 hat sich mein Bruder, gelegentlich eines flüchtigen personlichen Rennenlernens, oberflächlich mit Jordans Dichtungen beschäftigt, später find sie ihm nie wieder in die Hände gekommen. Wenn ich dergleichen Behauptungen mit einiger Sicherheit aufzustellen wage, so darf man nicht vergeffen, daß seit bem Jahre 1873 die Augen meines Bruders der Schonung bedurften und ich beshalb jahrelang eine Art Bibliothekar für ihn war, der seine Büchereinkäufe und Austausche besorgte, mit ihm überlegte wer ihm bieses ober jenes Buch vorlesen könnte und nach einer Trennung mit ihm rekapitulierte, mas er inzwischen gelesen ober gekauft hatte. Von 1886—1888 fann ich mich nur auf Briefe und Rechnungen stützen, was aber für die deutsche Lekture ziemlich ausreicht, ba mein Bruder von da an bis zu seiner Erkrankung nie wieder nach Deutschland gekommen ift und in Genua, Nizza, Sils-Maria und Turin spezifisch deutsche Bücher, besonders Dichtungen, in den Buchhandlungen und Lesezimmern nicht zu finden sind.

Daß Dr. Paul Rée Einfluß auf meinen Bruber gehabt haben sollte, ist schon in Friedrich Niepsches Leben und in der Schrift des Herrn Lichtenberger abgelehnt worden, so daß es keiner weiteren Erwähnung bedarf.

Es ist ferner vielfach behauptet worden, daß mein Bruder Stirner gelesen haben muffe. Mit vollfter Sicherheit fann ich bis jett aus bestimmten äußerlichen und innerlichen Gründen fagen, daß er bessen Buch nicht in ber Hand gehabt hat, und alle Nachforschungen, welche ich in bieser Richtung angestellt habe, ergaben das gleiche Resultat. Erst fürzlich erwähnte Professor Dr. Joël in einem ausgezeichneten Artikel über Stirner, daß mein Bruder ihn "wirklich gelesen" habe; auf meine Bitte war Herr Professor Joël so liebenswürdig, nochmals genaue Nachforschungen nach bem Ursprung jenes Gerüchts anzustellen, aber auch hier fand sich feinerlei Beweis für die wirkliche Lekture. Berr Professor Joël wurde fogar von den betreffenden Berfonlichkeiten, die ihm die Nachricht übermittelt hatten, gebeten, mir ihre Namen nicht zu nennen. Er schrieb mir, bag er bei einem Wiederabdruck dieses Artikels in einem Sammelband das "wirklich gelesen" streichen würde. Nichts lag übrigens meinem Bruder ferner als die Lekture eines Buches zu verschweigen — in dem Fall aber, daß er darin ähnliche Bedanken wie die seinigen entdeckte, fühlte er sogar bas bringende Bedürfnis, sich mit dem Autor öffentlich ober privatim in unzähligen fleinen Notizen auseinanderzuseten, wie er es mit Renan, Carlyle, Darwin, von Hartmann u. a. gethan hat. Außerdem war mein Bruder schon burch sein schlechtes Gedächtnis genötigt sich Notizen zu machen, die sich beshalb in Hinsicht auf alle Bücher, die er irgendwie in Betracht 20a, in seinen Niederschriften reichlich finden. Das ist gerade für die Herausgeber eine große Schwierig= feit und erfordert eine ungewöhnliche Belesenheit, die eignen Gedanken des Autors nicht mit den notierten Wendungen andrer Schriftsteller zu verwechseln. Wird mir die Lektüre Stirners durch irgendeine handschriftliche Notiz bewiesen,

**v**\*

fo will ich gern baran glauben, bis babin muß ich aber nach bem gesamten entzifferten Material, bas ben Berren Berausgebern und mir bisher burch die Bande gegangen ift, baran zweifeln. Ich habe nicht bas geringfte Intereffe, bie Lekture Stirners von seiten meines Bruders zu bestreiten, benn das Lesen eines Buches verwandelt Originalität noch nicht in Abhängigfeit; aber ich verwahre mich mit allen Rraften gegen bie Unterftellung, als ob mein Bruder Stirner gelesen und dies absichtlich verschwiegen haben fonnte. In Summa: es ift ein großer Unterschied ob man einem weniger befannten Denker gern bas Verdienst nachträglich sichern möchte, einen wichtigen Gebanken auch (mit ober felbst vor einem andern maggebenden Beift) koncipiert zu haben, ober ob man die Behauptung aufftellt, jener Geift zweiten Ranges habe biefen Geift allererften Ranges direft "beeinflußt".

Es ift unmöglich, all das Falsche, was in der Öffentlichkeit über meinen Bruder verbreitet wird, zu widerlegen;
man könnte einen dicken Band mit Widerlegungen füllen —
und es würde doch nichts nüten. Aber in den letzen
Jahren scheint sich allmählich eine objektivere Meinung
Bahn zu brechen; mit aufrichtiger Freude begrüßte ich
z. B. die Urteile über meinen Bruder in der UeberwegHeinze'schen Geschichte der Philosophie, III zweiter Band
(achte Auflage). Solche gerechte Würdigung dient mehr
zum Verständnis meines Bruders, als die Schriften sogenannter "Anhänger", die einzelne seiner Ansichten noch
zu überbieten suchen und ihn dadurch nur unverständlich
machen oder — kompromittieren.

Ein unsagbar grausames Geschick hat meinen geliebten Bruder mitten in der Arbeit an seinem Hauptwerk getroffen. Wir wissen nicht, wohin ihn seine Entwicklung noch geführt hätte, wir können nur noch burch bie gewifsenhafteste Zusammenstellung der Bruchstücke dem großen Geist unsere innige Liebe und Verehrung ausdrücken und dadurch ungefähr wenigstens die Richtung seiner Geistesbahn angeben. Aber immer nagt an unserem Herzen jener unaussprechlich tiefe Schmerz, daß der Hochverehrte sein letztes Wort nicht sagen durste und nicht das Ziel seiner Sehnsucht, den milden Sonnenglanz der Weisheit des Alters erreichen konnte: "Beiden, dem Alter und der Weisheit, begegnest du auf einem Bergrücken des Lebens, — so wollte es die Natur." Ja, so hätte das Schicksal es auch mit ihm wollen sollen: "dem Lichte zu — seine letzte Bewegung; ein Jauchzen der Erkenntnis — sein letzter Laut!"

Nietssche=Archiv.

Weimar, März 1899

Clisabeth Förster-Riehsche.

The state of the state of the state of

## Die Philosophie Friedrich Nietzsches

von

Henri Lichtenberger

Brofeffor an ber Uniberfitat Ranco.

## I. Buch.

## Diehsches Charakter.

1.

**Al**an würde sich, glaube ich, eine sehr falsche Vor= stellung von Nietssche machen, wenn man seine Werke ausschließlich als Darlegung einer philosophischen Theorie an= fähe und fich nur damit befaßte, die Ideen, die fich ohne eriichtlichen Gesamtplan in ben acht Bänden seiner in Werke verstreut finden. ein möglichst zusammen= hängendes und logisches Syftem zu bringen. Man hat aweifellos das Recht, sich ein berartiges "Syftem" zu konftruieren; es ist nach meinem Gefühle sogar unerläglich, diese synthetische Arbeit zu unternehmen, wenn man Nietscho als Denker gerecht werden will und sich nicht damit zu= frieden giebt, ihn als talentvollen Schriftsteller und durchbringenden Moralisten, als "Verfasser glänzender verstreuter Einzelgedanken" oder genialen Aphoristifer oberflächlich abzufertigen. Aber ehe man Nietziches Lehre studiert, ist es nötig, fich gang mit bem Gedanken vertraut zu machen. daß sie — nach eigenem Zugeständnis ihres Schöpfers weniger eine Sammlung abstrakter Wahrheiten von allge= meiner Tragweite, als das lebendige Abbild eines indivi= duellen Charafters, eines sehr eigenartigen Temperamentes. daß sie die aufrichtige und leidenschaftliche Konfession einer Seele feltenfter Art ift.

Nietsiches Philosophie ist zunächst ausgesprochen individualistisch. "Was sagt bir bein Gewissen?" fraat er sich. "Du sollst werden, der du bist." \*) Der Mensch soll vor allem fich selbst, seinen Körper, seine Instinkte, seine Kähiakeiten von Grund aus kennen lernen, bann foll er seine Lebensregeln nach seiner Verfönlichkeit einrichten, sein Streben nach seinen erblichen ober erworbenen Gigenschaften bemeffen, den größtmöglichen Nuten aus seinen natürlichen Gaben und den äußeren Greigniffen ziehen, die der Aufall ihm zubringt, und endlich die Natur durch Kunst verbeffern, soweit es irgend geht, um seinem Leben Charafter und Stil zu geben. Jeber entledigt fich diefer Aufgabe, so gut er kann; es giebt keine allgemein gultigen Regelu, sich selbst zu finden. Die natürliche Ungleichheit der Indi= viduen ist eine der Grundlagen Nietschischen Denkens: jeder foll sich selbst seine Wahrheit und Moral schaffen; was für den einen gut oder schlecht, nütlich oder schädlich ift, ist es nicht notwendig für den anderen. Alles, was der Denker thun fann, ist also zulett, die Geschichte seiner Seele zu erzählen, zu sagen, auf welche Weise er sich felbst entbeckt, in welchen Ansichten er die innere Befriedigung gefunden hat, und burch sein Beispiel feine Zeitgenoffen anzuspornen, ihm nachzuthun, sich selbst zu suchen - und zu finden. Aber er hat streng genommen keine Lehre; er will nicht der Hirt einer gelehrigen Berde sein.

"Allein gehe ich nun, meine Jünger!" sagt Zarathustra zu seinen Getreuen. "Auch Ihr geht nun davon und allein! So will ich es.

Wahrlich, ich rate Euch: geht fort von mir und wehrt Euch

<sup>\*)</sup> Berte V 205. Ich citiere Niepiche nach der ersten Auflage ber Gesamtausgabe seiner Berte (W), bisher 12 Banbe (Leipzig 1895-97).

gegen Zarathustra! Und besser noch: schämt Euch seiner. Biels'leicht betrog er Euch . . .

Ihr sagt, Ihr glaubt an Zarathustra? Aber was liegt an Zarathustra! Ihr seid meine Gläubigen: aber was liegt an allen Gläubigen!

Ihr hattet Euch noch nicht gesucht: da sandet Ihr mich. So thun alle Gläubigen; darum ist es so wenig mit allem Glauben.

Nun heiße ich Euch, mich verlieren und Euch finden; und erst, wenn ihr mich alle verleugnet habt, will ich euch wiederstehren".\*)

Und wie sich Nietsiche von allen Dogmatikern dadurch unterscheidet, daß er nicht vorgiebt, den Menschen ein neues Credo, ein neues System bewiesener Lehren zu bringen, jo unterscheidet er sich auch von der Mehrzahl der Philojophen und Gelehrten dadurch, daß er sich nicht lediglich an den Verstand seiner Leser, sondern an den ganzen Menschen wendet. Für den menschlichen Verstand, für alles, was man "Seele", "Beist", "Ich" nennt, hat er nur jehr geringe Chrfurcht. Empfindungsvermögen und Intellekt find ihm nur die Werk- und Spielzeuge einer geheimen Macht, die sie beherrscht und zu ihren Awecken benutzt. "Hinter beinen Gedanken und Gefühlen, mein Bruber, steht ein mächtiger Gebieter, ein unbekannter Beiser — ber heißt Selbst. In beinem Leibe wohnt er, bein Leib ift er. " \*\*) Der Leib mit seinen Instinkten, mit dem "Willen gur Macht", der ihn beseelt, das ist, was Nietssche "die große Bernunft" des Menschen nennt; seine "kleine Bernunft", mit der er sich so gerne brüstet, mit deren souveräner Freiheit er so oft prahlt, ist ihm nur ein kostbares, aber unvollkommenes und leicht verletliches Werkzeug, deffen fich das Selbst bedient, um seine Macht zu erweitern. Soll

<sup>\*)</sup> W. VI, 114 u. flg. \*\*) W. VI, 47.

ein Mensch im stande sein, auf einen anderen Ginfluß aus= zuüben, so ift es unbedingt notwendig, daß seine Stimme bis zu biesem geheimnisvollen Selbst bringt; alles übrige ift völlig belanglos. Nichts ift vergeblicher, als fich darauf zu ver= beißen, ein philosophisches System logisch zu entwickeln, als sich in den Roof zu setzen, die Intelligenz mit Vernunftgrunden bezwingen zu wollen. Die Urteile böchsten Ranges, welche unser Leben lenken, unser Handeln bedingen und die "Tafel der Werte" festsegen, wie Niepsche es nennt, kurz, die Gut und Bose bestimmen, lassen sich nicht bemonstrieren; ber Mensch "erlebt" sie irgendwie, und die besten sind die, welche die Entwicklung der Art oder des Individuums am meisten begünstigen. Für Riepsche ist ein Buch also vor allem eine That. Wenn er auf seine Zeitgenossen einzuwirken trachtet, so geschieht dies nicht durch seine Kenntnisse noch Wissen= schaft, nicht durch das allgemeine, unpersönliche, was in ihm ift, sondern im Gegenteil durch seine Persönlichkeit und sein gesamtes Wesen. Er tritt nicht allein als Denker, sondern auch als Prophet auf. Er sagt den Menschen nicht: Ich bringe euch die Wahrheit — eine unpersönliche, allgemein aultige Wahrheit, unabhängig von dem, was ich bin —, vor der sich jede menschliche Vernunft zu beugen hat? Son= bern im Gegenteil: "Bier bin ich mit meinen Inftinkten, meinen Meinungen, meinen Wahrheiten und ohne Zweifel auch meinen Frrtumern; so wie ich bin, sage ich Ja zum Dasein, zu allen seinen Freuden, wie zu allen seinen Leiden; feht zu, ob ihr euer Glück nicht auch in den Ge= danken findet, die das meine ausmachen." Während die Mehrzahl der Philosophen ihre Ehre darein sett, sich zu entselbsten, sich ihres Ich zu entledigen und ihr "Auge Licht werden zu lassen", wie Goethes schöner Ausdruck lautet, macht Nietssche gerade seine Persönlichkeit zum

Angelpunkte seiner Philosophie. Er bringt sein Leben damit zu, sich zu suchen und uns das Ergebnis dieses Suchens mitzuteilen. Seine Philosophie ist also vor allem die Geschichte seiner Seele. Zarathustra, dieses Idealsbild eines Denkers und Propheten, dessen moralische Perstönlichkeit er in seinem berühmtesten Werke mit so ergreisender Poesie schildert, ist zugleich die Verkörperung seines Dichtens und Trachtens, und auch sozusagen der lebendige Beweiß seiner Lehre. Wir werden also mit der Prüfung seiner Persönlichkeit, wie sie sich uns in seinen Werken und den Erinnerungen seiner Freunde und Verwandten offenbart, diese Studie beginnen.

2.

Nach einer ziemlich unsicheren Überlieferung, die aber Nietssche für authentisch zu halten liebte, stammt er und die Seinen von einer volnischen Grafenfamilie Niëthty ab, die gegen Ende des 17. Jahrhunderts infolge religiöser, gegen die Brotestanten gerichteter Verfolgungen nach Deutschland geflüchtet war. Und in der That scheint uns die Annahme ziemlich wahrscheinlich, daß "abeliges Blut" in Nietsiches Abern floß. Bielleicht hülfe uns dies zur Erflärung seiner vorwiegend aristofratischen Instinkte, die in seiner sehr ehrbaren, aber schlicht bürgerlichen Um= gebung, aus der er hervorgegangen war, etwas ungewöhn= lich waren. Rietssche mar der Sohn eines preußischen Landpfarrers. Doch von Kindesbeinen an erscheint er uns, wie wir ben Berichten seiner Schwester gerne glauben, als eine außergewöhnliche Natur, die zugleich sehr energisch, sehr verfeinert und sehr leidenschaftlich war und durch viele Züge an das Ideal des "Herrn" gemahnt, des "wohl= gebornen" Menschen, deffen Instinkte und moralische

Glaubensfätze er später mit folcher Vorliebe beschreiben sollte. Schon als junger Anabe lernt er sich zu beherr= schen, jederzeit Herr seiner selbst zu bleiben und phy= sischem Schmerze stoisch zu tropen; er zeigt sich als peinlichen Beobachter der Form und der guten Manieren, er ist ehrerbietig gegen andere und vergißt doch niemals die Selbst= achtung, er sucht gern die Einsamkeit auf und sondert sich von seinen Rameraden ab, denen er frühzeitig durch Bürde in Haltung und Benehmen Respekt einflößt; aber er hangt dafür mit ganzer Seele an einigen erwählten Freunden. lich bemerkt man an ihm einen instinktiven Widerwillen gegen alle Gemeinheit, eine Furcht vor jeder zweifelhaften Berührung, eine beständige Pflege peinlichster Sauberkeit im physischen wie im moralischen Sinne, und Schauber und Berachtung vor jeder Art von Lüge und Heuchelei. Graf Niëgth darf nicht lugen", sagte er als Rind zu seiner Schwester. Und biese aristokratischen Tendenzen, die schon beim Kinde durchbrechen, entwickeln sich mehr und mehr beim fertigen Manne, um schlieklich seiner moralischen Verfönlichkeit ihr charakteristisches Gepräge zu geben. seinem Leben wie in seinen Schriften offenbart er uns einen heldenhaften und herrischen Willen, ein liebevolles und leiden= schaftliches Herz, und einen zarten Geift von ungemeiner Empfindlichkeit für Schönheit wie gegen Gemeinheit, für Harmonie wie gegen jede Diffonanz.

Nietziche war vor allem, wie wir uns sagen müssen, eine Seele ungewöhnlichster Art. Er haßte alles, was Schwäche, Hinzögern und Halbheit heißt. Sine der gewaltigsten Figuren Ihsenscher Dramatik ist jener Pastor Brand mit seinem Wahlspruch "Alles oder nichts", an dem er unserschütterlich sesthält. Er verfolgt den Weg, den er sich vorgezeichnet hat, ohne sich jemals durch ein Hindernis

aufhalten zu laffen, erbarmungslos gegen sich felbst, wie gegen die andern; er opfert seinem höchsten Willen ohne Zagen sein Glück, seinen guten Ruf, sein Leben und noch mehr, das Glück und Leben seines Weibes und Kindes; unentwegt erklimmt er sein Golgatha Stufe für Stufe, mit blutigen Füßen, mit zerriffenem Berzen, erhaben und furcht= bar, bewundernswert und beunruhigend zugleich, bis die Zeit endlich fommt, wo seine wunde und überspannte Seele im Tobe Frieden und Beruhigung findet. **Wie** Nietssche Mensch ift ber bes "Mes nichts"; wie Er, geht er bis ans Ende feines Willens, ohne sich jemals aufhalten zu lassen. Aber da er kein Mann der That, sondern eine kontemplative Natur ift, wird sein Heroismus nicht so sichtbar, nicht so sinnfällig. Da wir nicht gewöhnt find, die Angelegenheiten des Beistes tragisch zu nehmen, so können wir uns nur schwer vorstellen. wie der Heldenmut des Soldaten, des Missionars, des Forschers. die für das Vaterland, den Glauben, die Wiffenschaft leiden und sterben, vom Heroismus des Philosophen aufgewogen werden könnte, der seine trautesten Musionen, seiner Bewunderung liebste Gegenstände den Forderungen seines unnachsichtlichen Verstandes zum Opfer bringt und sich amingt, seine Gedanken bis zu Ende zu benken und bis zu ihren letten Konsequenzen zu verfolgen. Wir sind versucht, die Leiben des Denkers mit einer gewissen Skepsis anzusehen, wenn wir sie mit den physischen Leiden vergleichen, und die Wagnisse der geistigen Abenteuer nicht gang ernst zu nehmen, wenn wir sie den gefahrvollen Unternehmungen bes realen Lebens gegenüber stellen. Dennoch fühle ich mich sehr versucht, anzunehmen, daß es Ausnahme-Naturen giebt — ober anormale, wenn man will — für welche diese einsamen Kämpfe des Gebankens mit ihren

verborgenen Leiben und unsichtbaren Gesahren eine ebenso ernste, ebenso schmerzhafte Wirklichkeit bilden, wie die realen Lebenskämpse, und daß diese Naturen, um ihnen unentwegt die Stirn zu bieten und sie bis zu Ende durchzukämpsen, dieser nämlichen Willenskraft bedürsen, die, auf andere Gegenstände gerichtet, den Heroismus des Ariegers oder etwa des Seemanns ausmacht. Ich glaube sicherlich, daß sich Nietzsche dazu berechtigt fühlen konnte, ohne irgend zu prahlen, dem fünsten Buche der "Fröhlichen Wissenschaft" das schöne Wort Turennes zum Motto zu geben: "Carcasse, tu trembles? Tu tremblerais dien davantage, si tu savais, où je te mène."

Die moralische Energie ward bei Nietsche, wie bei vielen heroischen Naturen, durch ein großes Bedürfnis nach Freundschaft, Bewunderung und Bärtlichkeit gemilbert. Sein Berg bedurfte einer ihm sympathischen Umgebung, in der er sich frei aufschließen konnte. Auch hatte er in allen Berioden seines Daseins Freunde, die er leidenschaftlich liebte, — wenngleich einige dieser Freundschaften ein traunahmen. Nietssche besaß nämlich die ae= riaes Ende fährliche Gewohnheit, diejenigen, die ihm lieb waren, zu ideali= sieren. Fedes Neides bar und von vornherein für alles, was an seinen Freunden bemerkenswert sein konnte, lebhaft ein= genommen, gefiel er sich barin, ihr Bild in seiner Phantasie zu verändern, oder richtiger gesagt, zu verbessern: er gab ihnen mehr Schönheit. Größe und Stil, als sie in Wirklichkeit Im Keuer seiner enthusiastischen Liebe schloß er besaken. die Augen vor ihren Mängeln und menschlichen Schwächen, um nur noch ihre Vollkommenheiten zu sehen; und schließlich machte er sich von seinen Freunden ein zwar scharfge= troffenes und ähnliches, aber idealifiertes Bild, wie ein Vortrait von Meisterhand . . . Derart täuschte er sich in Schopenhauer und Richard Wagner, die in hochauflodernden Ginbildungstraft zum Ideal des Philojophen und des Rünftlers wurden, oder felbst in Baul Rée einem Denker zweites Ranges, wenn auch schätzbaren und gescheiten Menschen, deffen Werke er weit über ihren wirklichen Wert bewunderte. Diese Gigenschaft, seine Freunde zu verschönern, ließ ihn gewiß an ihrer Seite reinere und vollkommenere Freuden kosten, als den realisti= ichen Menschenkenner, sie ward für ihn aber auch zur Quelle grausamer Täuschungen. Da sein Sinn für die Realität ihn nie verließ und seine unerbittliche intellektuelle Redlichkeit ihm nie erlaubte, sich einer Musion blind hinzugeben, so mußte er eines schönen Tages den Abstand, awischen ber wirflichen Persönlichkeit, die er liebte. und dem Idealbilde, das er im Herzen trug, mit Not= wendiafeit erkennen. Daher die unvermeidlichen Enttäuschungen, Erkaltungen ober gar ein völliger Bruch. Wir werden weiterhin die Geschichte seiner Beziehungen zu Wagner näher zu betrachten haben, die als typisches Beispiel der Wandlungen gelten kann, welche die freundschaftlichen Gefühle bei Nietsiche erfahren konnten. Diese anscheinende Unbeständigkeit in der Freundschaft, die für alle, welche ihre Wirkungen zu erfahren hatten, so schmerzlich war und von seiten der Kritik oft so streng und ungerecht beurteilt worden ist, hatte ihren Ursprung thatsächlich in einem edelmütigen Gefühle, nämlich in dem Bedürfnis, zu bewundern und zu verehren. Nietssche war das Gegenteil von jenen scheeläugigen ober fritischen Naturen, die an einem großen Manne nur die Verfehrtheiten sehen und in= stinktiv alles verkleinern, was sie betrachten. In seiner angeborenen Liebe zu Schönheit und Größe wehrte er sich so lange wie möglich dagegen, die Unvollkommenheiten

seiner Freunde zu sehen; er machte aus ihnen Idole, er übertrieb ihren Wert, um dann eines Tages wieder sein Urteil walten zu lassen. Gewiß ist dies ein Fehler, aber es ist der Kehler einer edlen Seele. — Mithin mar die Freundschaft für Nietsiche ein Quell der innigsten Freude, wie auch des tiefsten Leidens. Ihr verdankt er vielleicht die schönsten Augenblicke seines Lebens, aber aus seinen schlimmen Erfahrungen auf diesem Gebiet erwuchs ihm auch das bittere Gefühl völliger Vereinsamung. am tiefsten schmerzte, war die Ahnung, daß es ihm un= möglich war, sich seinen Freunden verständlich zu machen, daß er eben durch seine Ausnahmenatur, durch seine Größe selbst, unrettbar zur Einsamkeit verurteilt war. "Die Un= möglichkeit, sich mitzuteilen", schrieb er an seine Schwester, "die Unmitteilbarkeit ist in Wahrheit die furchtbarfte aller Vereinsamungen — die Verschiedenheit ist die Maste, welche eiserner ist, als jede eiserne Maste —; und es giebt nur inter pares eine wirkliche, ganze vollkommene Mit= teilung! Nur inter pares vollkommene Freundschaft! Ein Wort, das trunken macht: so viel Inter pares! Troft, Hoffnung, Würze, Seligkeit schließt es für Den in sich, welcher immer notwendig allein war - für einen, der "verschieden" ist —: der niemandem begegnet ist, welcher gerade zu ihm gehörte, ob er schon ein guter Sucher war, der auf vielerlei Wegen gesucht hat; der im Verkehr immer der Mensch der wohlwollenden und heiteren Verstellung, der gesuchten und oft gefundenen Anähnlichung fein mußte und jene gute Miene jum bofen Spiele aus allzu langer Erfahrung kennt, die Leutseligkeit heißt, mitunter freilich auch jene gefährlichen, herzzerreißenden Ausbrüche aller verhehlten Unseligkeit, aller nicht er= stickten Begierde, aller aufgestauten unb wild ae=

wordenen Ströme der Liebe, — den plöglichen Wahnsfinn jener Stunden, wo der Einsame einen Beliebigen umsarmt und als Freund und Zuwurf des Himmels und kostsbarstes Geschenk behandelt, um ihn eine Stunde später mit Ekel von sich zu stoßen, mit Ekel nunmehr an sich selbst, wie beschmußt, wie erniedrigt, wie sich selbst entsfremdet, wie an seiner eigenen Gesellschaft krank. Ein tieser Mensch braucht Freunde: es wäre denn, daß er seinen Gott noch hat."\*)

Nietssches feine und zarte seelische Natur offenbart fich auch in seinen Beziehungen zu den Frauen. Auch in dieser Hinsicht ist sein wahrer Charafter bisweilen selt= fam verkannt worden. Die Legende, die sich um seinen Namen gebildet hat, will, daß er nach dem Borbilde seines Meisters Schopenhauer ein bitterer und frecher Verächter bes Weibes gewesen sei; allerorten citiert man von ihm einige grausame Worte, wie etwa dieses: "Du gehst zum Weibe? Vergiß die Beitsche nicht", oder auch dieses andere:. "Wenn ein Weib gelehrte Neigungen hat, ist gewöhnlich etwas an ihrer Geschlechtlichkeit nicht in Ordnung." Aber Legende verfliegt, sobald man sich die Werke biefe Nietssches näher ansieht; man gewahrt alsbann, das Weib, welches er mit Worten mikhandelt, das emancipierte Weib ift, das dem Manne auf schriftstellerischem, wissenschaftlichem und wirtschaftlichem Gebiete ben Rang ablaufen will. Aber wenn er das Weib als Schriftsteller ober als Kommis verpont, so ist er gegen das "Ewig= Weibliche", wie er es versteht, voll angeborner und naiver Chrerbietung, voll Mitleid und aufrichtiger Zartheit. Und diese instinktive Chrerbietung scheint Niepsche in seinem

<sup>\*)</sup> Citiert von Frau Förster-Rietiche in einem Aufsat in ber "Zukunst" vom 2. Oftober 1897.

Privatleben den Frauen, die er aus der Nähe sah, insgesamt erwiesen zu haben. So viel wir aus seiner Biographie wissen, hat er zu verschiedenen Malen Frauen zu Bertrauten und Freundinnen gehabt, 3. B. seine Schwester, Frau Förster-Nietssche, die uns die so fesselnde Geschichte seines Lebens unlängst erzählt hat, Fräulein Malwida von Mensenbug, die Verfasserin der "Memoiren einer Sdealistin", Frau Lou Andreas-Salomé, die er eine kurze Zeit zu seiner Jüngerin zu machen beabsichtigte, Fräulein Meta von Salis, die uns soeben eine anmutige Schilberung ihrer Beziehungen zu ihm in "Philosoph und Sbelmensch" gegeben hat. auch jene junge ober Frau, deren Bekanntschaft er in Bapreuth machte und an hie er Briefe von ungemeinem Reiz und ausgesuchter Gefühl&= zartheit richtete.\*) Und aus diesem Wenigen, was wir über seine Beziehungen zu Frauen wissen, erkennen wir, daß er zwar die große Leidenschaft und deren Stürme nicht kennen gelernt, dafür aber den zarteren und leichteren Zauber der weiblichen Zärtlichkeit von Grund aus erfahren Nietssches Schwester, die Freundin und Vertraute hat. jeiner Jugendjahre, erzählt, daß die große Passion und die vulgäre Liebe ihrem Bruder immer unbekannt blieben mären. "Seine ganze Leibenschaft lag in Welt der Erkenntnis, deshalb hatte er für alles andere nur sehr gemäßigte Empfindungen übrig. Später that's ihm ordentlich leid, niemals zur richtigen amour-passion zu gelangen, aber alle Zuneigungen zu irgend welchen weiblichen Wesen verwandelten sich in fürzester Zeit in zarte, herzliche Freundschaft, mochten die Lieblichen auch noch so bezaubernd und hübsch sein." \*\*) Es scheint in

<sup>\*)</sup> Beröffentlicht in "Cosmopolis", Mai 1897, S. 470 ff.

<sup>\*\*)</sup> Frau Förster=Niegiche, Das Leben Friedrich Riegiches, I. 180.

der That, daß Nietsiche nur mit seiner Seele geliebt, daß die Liebe sich bei ihm fast jedes sinnlichen und pathologischen Elementes entledigt habe, um sich in eine Art von Zärtlichkeit umzuseten, die nabezu jedes selbstsüchtigen Berlangens entbehrte. Und wir glauben gern, daß biefer so in sich selbst versenkte Denker, besonders Rrantheit und Leiden ihn vereinsamt hatten, die wohl= thuende und tröstliche Sanftmut, den geheimen und verfeinerten Zauber einer Frauenfreundschaft mehr als irgend jemand empfunden hat. Auch glauben wir zu erraten, daß Nietsiche ganz gewiß ein anderes Gefühlsleben geführt hat, als etwa ein großer Liebender, wie Goethe ober ein Realist der Liebe wie Schopenhauer, daß dieses Gefühls= leben aber bennoch reicher an spannenden Beobachtungen war, als man von vornherein annehmen sollte. Er war ein Idealist in der Liebe wie in der Freundschaft, und dieser zarte und verfeinerte Idealismus, der bei einer mittelmäßigen Natur vielleicht ein Zeichen von Schwäche wäre, ist bei einem so von Grund aus männlichem und willensstarken Charakter, wie Nietssche es war, im Gegen= teil ein Reiz mehr.

Ein Zug endlich, der Nietssche ganz besonders als Aristokraten kennzeichnet, ist seine ausgesprochene Borliebe für alles, was schöne Form, Sauberkeit, Eleganz und Höslichseit ist, desgleichen sein ausgesprochener Haß gegen alles Bulgäre, Unsaubere, Unschiekliche. Dieser raffinierte, unersbittliche und exklusive Geschmack hielt ihn schon als Kind von seinen Schulkameraden sern und ließ ihn später das Leben der deutschen Studenten nit seinem Sichsgehenslassen, und seiner etwas banalen ViersGemütlichkeit perhorrescieren; er giebt sich bei ihm mit derelementaren Gewalt eines wirklichen Naturtriebes kund, dricht jeden Augenblick aus seinen Schriften

hervor und erklärt die meisten seiner Sympathien oder Antivathien. Sein Geschmack an ber schönen Form begründet seine Liebe zur antiken Kultur, zur Renaissance, zur französischen Rultur des 17. und 18. Jahrhunderts und des zeitgenössischen Frankreichs; sein Haß auf die plebejische Gewöhnlichkeit diktiert ihm seine so harten Urteile über die Apostel des Chriftentums, in benen er Sflavenseelen wittert, über Luther. dessen bäurische Ungeschliffenheit er verabscheut, über die französische Revolution, über die ganze demofratische ober femininistische, socialistische ober anarchistische Bewegung der neueren Zeit, das deutsche Reich und die deutsche Kultur von heute. Was er am wenigsten verzeiht, das ist der Mangel an physischer, intellektueller oder moralischer Vornehmheit, die Taktlosigkeit, der schlechte Ton. Geschmad ist in dieser Hinsicht eigentümlich anspruchsvoll und gesteigert. Seine moralischen Analysen endigen fast immer damit, daß dieses oder jenes Gefühl als "vornehm" bezeichnet wird ober nicht. Er migachtet die Sitelkeit, weil er findet, daß jemand, der, um sich selbst zu achten, der Billigung der anderen bedarf, eine Knechtsfeele hat. Er verdammt das Mitleid, weil er findet, daß eine vornehme Seele ihr Elend verbergen und infolgedessen auch nicht banach trachten soll, das des Nächsten zu sehen; vielmehr soll sie erröten, wenn sie es durch Zufall entdeckt: Mitleiden fordern ift also ein Mangel an Bürde, es bezeigen, ein Mangel an Takt. Die Wahrheit selbst, die er doch so leidenschaftlich suchte, mag er weder schamlos noch brutal: er meint, daß sie aufhört, Wahrheit zu sein, wenn man ihr ben Schleier wegzieht. Er hält es für schicklich, nicht alles begreifen, sehen und betuften zu wollen; er citiert jenes Wort eines kleinen Mädchens an seine Mutter: "Ift es mahr, daß der liebe Gott überall ist? Aber ich finde das unanständig." **Weit**  entfernt, ein Chniker zu sein, wie man so oft gesagt und nachgeschwaßt hat, versteht und ehrt er die zarteste Scham der Seele. Hier z. B. die psychologische Analyse jenes inftinktiven Gefühls, das jede tiefe Seele dazu treibt, ihre wahren Züge den Augen der Menge unter einer Maske zu verbergen.

"Der geistige Sochmut und Etel jedes Menschen, ber tief gelitten hat . . . dieser geiftige ichweigende Sochmut des Leibenden, diefer Stolz des Auserwählten der Erfenntnis, des "Gingeweihten", bes beinahe Geopferten findet alle Formen von Berfleidung nötig, um fich vor der Berührung mit zudringlichen und mit= leidigen Banden und überhaupt vor allem, was nicht Seines= gleichen im Schmerz ift, zu ichüten. Das tiefe Leiden macht vornehm; es trennt. Gine ber feinsten Berfleidungs-Formen ift ber Epifureismus und eine gemiffe fürderhin gur Schau getragene Tapferfeit des Geschmads, welche das Leiden leichtfertig nimmt und sich gegen alles Traurige und Tiefe zur Behre fest. giebt "beitere Menschen", welche fich ber Beiterfeit bedienen weil fie um ihretwillen migverftanden werben: - fie wollen miß= perftanden fein. Es giebt "wiffenschaftliche Menschen", welche fich ber Biffenschaft bedienen, weil diefelbe einen heiteren Un= ichein giebt und weil Biffenschaftlichkeit barauf ichließen läßt, daß der Mensch oberflächlich ift: - sie wollen zu einem falschen Schluffe verführen. Es giebt freie freche Beifter, welche verbergen und verleugnen möchten, daß fie zerbrochene, ftolze, unbeilbare herzen find (der Chnismus Samlets - ber Fall Galiani); und bisweilen ift die Narrheit felbft die Daste für ein unseliges allzugewisses Biffen. - Woraus fich ergiebt, daß es zur feineren Menfchlichfeit gebort, Chriurcht "vor der Maste" zu haben und nicht an falfcher Stelle Binchologie und Neugierde zu treiben."\*)

Dieselbe Gedanken-Abfolge zeigt auch dieser andere Aphorismus:

"Wanderer, wer bist du? Ich sehe dich deines Weges gehen, ohne Hohn, ohne Liebe, mit unerratbaren Augen; seucht

<sup>\*)</sup> W VII, 258 f.

und traurig wie ein Senkblei, das ungesättigt aus jeder Tiese wieder ans Licht gekommen — was suchte es da unten? —, mit einer Brust, die nicht seufst, mit einer Lippe, die ihren Ekel versbirgt, mit einer Hand, die nur noch langsam greist: wer bist du? was thatest du? Ruhe dich hier aus: diese Stelle ist gastesreundlich sür jedermann, — erhole dich! Und wer du auch sein magst: was gefällt dir jest? Was dient dir zur Erholung? Nenne es nur: alles was ich habe, biete ich dir an! — "Zur Erholung? Dh du Neugieriger, was sprichst du da! Aber gieb mir, ich bitte — —" Was? Was? Was? sprichses auß! — "Eine Maske mehr! Eine zweite Maske!" — \*)

Diese zarten Analysen eines vielleicht seltenen Seelenzustandes, der uns jedoch so abgründlich wahr und erlebt erscheint, stammen gewiß nicht von einen Cynifer, sondern sind vielmehr das Wahrzeichen einer jener stolzen Seelen, die wie Zarathustra auf zu neugierige Fragen antworten: "Du fragst warum, aber ich gehöre nicht zu denen, welche man nach ihrem Warum fragen dars."\*\*)

Dies ist fürwahr der Stolz des freien und selbsteherrlichen Individuums, das nur von seinem eigenen Willen abhängen mag, das Leiden besiegt und sich dem Schicksal überlegen gezeigt hat; es ist jener männliche Stolz eines sich selbst achtenden Menschen, der den Hauptzug in Nietzsche's Charakter ausmacht, wie er selbst es seinen Zarathustra in jener schönen Einkleidung andeuten läßt:

"Als die Sonne im Mittag stand, da blidte er fragend in die Höhe — denn er hörte über sich den scharsen Ruf eines Bogels. Und siehe! Ein Abler zog in weiten Kreisen durch die Lust, und an ihm hing eine Schlange, nicht einer Beute gleich, sondern einer Freundin: denn sie hielt sich um seinen Hals gesringelt.

"Es sind meine Tiere!" sagte Zarathustra und freute sich von Herzen.

<sup>\*)</sup> W. VII, 262. \*\*) W. VI, 186.

Das ftolzeste Dier unter ber Sonne und bas klügfte Dier unter ber Sonne — sie sind ausgezogen auf Runbschaft.

Erfunden wollen sie, ob Zarathustra noch lebe. Wahrlich, lebe ich noch?

Gefährlicher fand ich's unter Menschen als unter Tieren, gefährliche Wege geht Zarathustra. Wögen mich meine Tiere führen!"

Als Zarathustra dies gesagt hatte, gedachte er ber Worte bes Heiligen im Walbe, seufzte und sprach also zu seinem Herzen:

"Möchte ich klüger sein! Möchte ich klug von Grund aus sein, gleich meiner Schlange!

Aber Unmögliches bitte ich ba: fo bitte ich benn meinen Stola, bag er immer mit meiner Rlugheit gehe!

Und wenn mich einst meine Rlugheit verlätt: — ach, sie liebt es davonzustiegen! — möge mein Stolz dann noch mit meiner Thorheit fliegen! — "\*)

3.

Die große, einzige Leidenschaft in Nietzsches ganzem Leben war das Suchen nach Wahrheit. Sehen wir zu, wo bei ihm der Ursprung dieses Instinktes liegt, und welche bessondere Form er annimmt.

Niehsche stammt aus einer jener protestantischen Familien, die große Frömmigkeit mit hoher Bildung und ein lebhaftes religiöses Gefühl mit ausgesprochenem Sinne für Wissenschaft paaren. Sein Vater und Großvater hatten einer nach dem andern die Predigerlausbahn eingeschlagen, nachdem sie alle beide gründliche Universitätsstudien durchgemacht hatten; seine Mutter und Großmutter stammten gleichfalls aus Predigerfamilien. Natürlicherweise wurde der junge Niehssche zu demselden Lebenslause bestimmt, wie sein Vater. Seine Spielgefährten erinnern sich seiner als eines ernstbescheidenen und sanstmütigen Knaben, der

<sup>\*)</sup> W. VI, 29 f.

in sich gekehrt und tief religiös nicht allein in seinen Worten sondern auch in seinen Thaten war; seine Klassenstameraden nannten den Sechsjährigen "den kleinen Pastor." Bis zu seiner Konfirmation, die in seinem 17. Lebensjahre stattsand, blieb sein Glaube intakt; als er drei Jahre später Schulpforta verließ, wo er seine Ausbildung genossen hatte, und nach altem Gebrauche bei diesem ersten Schritt ins Leben denen, welche ihn geleitet, den Ausdruck seiner Dankbarkeit schriftlich aussprach, ist es Gott, dessen er zuerst gedenkt. "Ihm, dem ich das Meiste verdanke, bringe ich die Erstlinge meines Dankes; was kann ich ihm anderes opfern, als die warme Empfindung meines Herzens, das lebhafter als je seine Liebe wahrnimmt, seine Liebe, die mich diese schönste Stunde meines Daseins erleben ließ? Behüte Er mich auch fernerhin, der treue Gott!"\*)

Seit einigen Jahren jedoch bereitete sich in Nietssches Seele eine Entwickelung vor, die wir, dank den von Frau Förster-Nietssche veröffentlichten Dokumenten, sehr genau zu versolgen vermögen. Der gläubige Protestant, der jener liberalen Richtung des Protestantismus angehörte, ordnet die Wissenschaft in keiner Weise dem Glauben unter, sondern glaubt an eine vollkommene Harmonie zwischen der Religion und der unabhängigen Wissenschaft; als er an das Studium der Natur, der Geschichte und Philossophie herantritt, ist es ihm also erlaubt und selbst geboten, nach der "Wahrheit" völlig unparteiisch zu sorschen oder den Willen von vornherein dazu anzuhalten, in der Wissenschaft die Verteidigung der Religion zu suchen — und zu sinden. Die freie Ersorschung der Wahrheit, verbunden mit der Überzeugung, daß diese freie Forschung

<sup>\*)</sup> Frau Förster=Niepsche, "Das Leben Fr. Niepsches", I, 194.

von felbst zur Religion führt, ist eines der charakte= ristischen Merkmale bes Brotestantismus, insonderheit bes deutschen Protestantismus von heute. Die Liebe zu Gott und die Überzeugung, daß diefe Liebe unser ganzes Dasein leiten muß, vertragen sich für ihn - wenigstens in der Theorie — mit der Liebe zur Wahrheit und der Überzeugung, daß diese Liebe das leitende Princip unseres gesamten Lebens sein muß. Derart stellt sich uns Nietssche während feiner Schuljahre bar: er verspurt in fich feit jener Zeit "ein außerorbentliches Verlangen", das ihn dazu treibt, "das Wiffen, eine Universal-Bildung zu erwerben": er stellt sich eine lange Liste ber verschiebenen Special= Wiffenschaften auf, die er fich aneignen möchte, aber er fügt am Schluffe feiner Aufzählung hinzu: "Aber über alles Religion, die Grundveste alles Wiffens. "\*) Nach und nach jedoch und ohne heftige Erschütterungen gerät diefer Glaube an die Harmonie zwischen Wissenschaft und Religion ins Schwanken. Im Jahre 1862, das seiner Konfirmation folgte, schreibt er einen sonderbaren philosophischen Essap über "Fatum und Geschichte", ber uns zeigt, daß er in Gebanken schon "ben unermeglichen Ocean ber Ibeen" burchmessen hat und banach trachtet, "sich auf das Meer des Zweifels zu wagen", es aber unfinnig findet, wenn ein noch ungeübter Geift eine folche Reise ohne Kompaß und Lotsen unternimmt. Er sieht feit diesem Augenblicke ein, "baß das ganze Chriftentum sich auf Annahmen gründet: die Eristenz Gottes, Unsterblichkeit, Bibelautorität, Inspiration und anderes werden immer Probleme bleiben. Ich habe alles zu leugnen versucht; oh, niederreißen ist

<sup>\*)</sup> Geheimes Tagebuch, datiert vom 25. Oftober 1859. Frau Förfter-Niepsche in dem cit. Werke, I, 125 fig.

leicht, aber aufbauen! Und selbst niederreißen scheint leichter. als es ist: wir find durch die Eindrucke unferer Rindbeit. die Ginfluffe unferer Eltern, unferer Erziehung fo in unferem Innersten bestimmt, daß jene tief eingewurzelten Borurteile sich nicht so leicht durch Vernunftgründe oder bloken Willen berausreißen laffen. Die Macht der Gewohnheit, das Beburfnis nach Söherem, der Bruch mit allem Bestehenden, Auflösung aller Formen der Gesellichaft, der Aweisel, ob nicht zweitausend Jahre schon die Menscheit durch ein Trugbild irregeleitet, das Gefühl der eigenen Bermeffenheit und Tollfühnheit: das alles fampft einen unentschiedenen Rampf bis endlich schmerzliche Erfahrungen, traurige Ereignisse unser Berg wieder zu dem alten Kinderglauben zurudführen."\*) Und mahrend er immer noch Chrift bleibt, wird fein Chriftentum zum reinen Symbolismus. "Das Chriftentum", schreibt er, "ist wesentlich Berzenssache; erft wenn es sich in uns verkörpert hat, wenn es Gemüt selbst in uns geworden ift, ift der Mensch mahrer Chrift. Hauptlehren des Christentums sprechen nur die Grundwahrheiten bes menschlichen Berzens aus; fie find Sym= bole, wie das Höchste immer nur ein Symbol des noch Höheren sein muß. Durch den Glauben selig werden heißt nichts als die alte Wahrheit, daß nur das Herz, nicht bas Wiffen, glüdlich machen tann. Dag Gott Menich geworben ist, weist nur barauf bin, daß der Mensch nicht im Unenblichen seine Seligfeit suchen foll, sonbern auf ber Erbe seinen himmel gründe; der Wahn einer überirdischen Welt hatte die Menschengeister in eine falsche Stellung zu der irdischen Welt gebracht: er war das Erzeugnis einer Kindheit der Bölker. Die glühende Jünglingsseele der

<sup>\*)</sup> Frau Förster=Niepsche, I, 314.

Menschheit nimmt diese Ideen mit Begeisterung bin und spricht ahnend das Geheimnis aus, das zugleich auf der Vergangenheit in die Zukunft hinein wurzelt, daß Gott Mensch geworben. Unter schweren Zweiseln und Kämpfen wird die Menschheit männlich: sie erkennt in sich den An= fang, die Mitte, das Ende der Religion. "\*) Rach etwas mehr als drei Jahren hat Nietssche den entscheidenden Schritt gethan; er hat erkannt, daß der Mensch zwischen zwei Entschlüssen zu wählen hat: entweder er wählt den Glauben und unterschreibt die Glaubensfätze, die ihm seine Borfahren vermacht haben, er sucht und findet in dem sub= jektiven Phänomen des Glaubens den Frieden und die Ruhe der Seele (ohne daß übrigens dieser Glaube irgend etwas zu Gunften der objektiven Wahrheit bewiese): oder er mählt im Gegenteil den einsamen und schmerzensreichen Bfad des Forschers, der nicht Glück und Frieden. sondern Wahrheit will, Wahrheit um jeden Preis, und ware sie schrecklich und furchtbar: er schreitet ganz allein, oft mit unsicheren Schritten, mit unruhiger Seele, mit Gewiffensangst und zerriffenem Berzen, "bem ewigen Riele des Schönen, Wahren und Guten entgegen."\*\*) Nietssche war die Frage, sobald sie auf diese Weise gestellt war, von vornherein gelöft: er wäre seinen stärksten Instinkten untreu geworden, er hätte gegen sein innerstes Bewußtsein gehandelt, wenn er nicht auf den leichten Weg des Glaubens verzichtet hätte, um den "heroischen" Weg der freien Forschung einzuschlagen.

Als Nietsiche sich vom Christentum lossagte, war er sich der unermeßlichen Bedeutung dieser That voll bewußt.

<sup>\*)</sup> Frau Förster-Nietsiche, I, 321.

<sup>\*\*)</sup> Brief vom Juni 1865. Frau Förster-Nietiche, I, 216 fig.

In allen seinen Werken spricht er "vom Tode Gottes" wie von dem bedeutendsten Ereignis der ganzen menschlichen Geschichte, wie von einem Umschwung im menschlichen Dasein, dessen Wirkungen, die wir heute noch kaum verspüren, Jahrhunderte brauchen werden, um sich bemerklich zu machen. In der "Fröhlichen Wissenschaft" hat er diesem Gedanken einen ergreisenden Ausdruck verliehen, indem er uns die Rede eines tollen Menschen berichtet, der am hellen lichten Tage mit einer brennenden Laterne in der Hand herumläuft und Gott sucht:

"Bohin ift Gott? rief er, ich will es euch fagen! Bir haben ibn getotet, - ihr und ich! Wir alle find feine Mörder! Aber wie haben wir dies gemacht? Wie vermochten wir das Meer auszutrinken? Ber gab uns ben Schwamm um ben gangen Horizont wegzuwischen? Bas thaten wir, als wir diese Erde von ihrer Sonne lostetteten? Bobin bewegt fie fich nun? Bohin bewegen wir uns? Fort von allen Sonnen? Sturgen wir nicht fortwährend? Und rudwärts, feitwärts, vorwarts, nach allen Seiten? Giebt es noch ein Oben und ein Arren wir nicht wie durch ein unendliches Nichts? Haucht uns nicht ber leere Raum an? Ift es nicht falter geworden? Kommt nicht immerfort die Nacht und mehr Nacht? Müssen nicht Laternen am Bormittage angezündet werden? Boren wir noch nichts von dem Larm der Totengraber, welche Gott begraben? Riechen wir noch nichts von der göttlichen Berwefung? - auch Götter vermesen! Gott ist tot! Gott bleibt tot! Und wir haben ihn getotet! Wie troften wir uns, bie Mörber aller Morber ? Das Beiligfte und Mächtigfte, mas bie Belt bisher befaß, es ift unter unfern Deffern verblutet - wer wischt dies Blut von uns ab? Mit welchem Baffer könnten wir uns reinigen? Belche Guhnfeiern, welche heiligen Spiele werden wir erfinden muffen? Ift nicht die Größe diefer That ju groß für une? Muffen wir nicht felber ju Göttern werden, um nur ihrer wurdig ju ericheinen? Es gab nie eine größere That, - und wer nur immer nach uns geboren wird, gebort um diefer That willen in eine höhere Beschichte, als alle Bejchichte bisher war!" — Hier schwieg ber tolle Mensch und sah wieder seine Zuhörer an: auch sie schwiegen und blickten bestremdet auf ihn. Endlich warf er seine Laterne auf den Boden, daß sie in Stück sprang und erlosch. "Ich somme zu früh, sagte er dann, ich bin noch nicht an der Zeit. Dies ungeheure Ereignis ist noch unterwegs und wandert, — es ist noch nicht dis zu den Ohren der Menschen gedrungen. Blis und Donner brauchen Zeit, das Licht der Gestirne braucht Zeit, Thaten brauchen Zeit, auch nachdem sie gethan sind, um gesehen und gehört zu werden. Diese That ist ihnen immer noch serner als die sernsten Gestirne Gestirne Gestirne

Aber tropdem er die schwerwiegende Bedeutung seiner That so klar erkannte, machte sich Nieksche dennoch vom Christentum ohne gewaltsame Erschütterung, ohne herzzerreißende Seelenkämpfe los. Der Bruch war bei ihm keine That der Empörung, denn das traditionelle Christentum war feinen Instinkten völlig angepaßt; es war ihm genau fo leicht und natürlich, seiner Christenpflicht zu genügen, wie seinen eigenen Neigungen nachzugehen.\*\*) Und andererseits hatte sein Berstand nie ben geringsten Druck auf seinen Instinkt auszuüben, um ihn zum Berzicht auf seinen Glauben zu zwingen. Nietssche war nie versucht, die Augen vor dem "Tobe Gottes" freiwillig zu schließen, seiner Bernunft Schweigen zu gebieten und sich in die Arme ber Religion zu flüchten. Wenn er das Chriftentum verließ, so geschah dies nicht allein, weil Gott ihm logisch widerlegt schien, sondern vor allem, weil sein religibser Instinkt ihm ge= bieterisch untersagte, bei einem Glauben stehen zu bleiben, der ihm nur noch illusorisch vorkam. Nietssche ward buchstäblich Atheift aus Religion, und barum ward er es

<sup>\*)</sup> W. V., 163 flg

<sup>\*\*)</sup> Lou Andreas-Salomé, "Fr. Niepsche in seinen Werken" S. 48.

auch ohne Berzweiflung und moralische Beklemmung. "Man sieht", sagt er, "was eigentlich über ben christlichen Gott gesiegt hat: die christliche Moralität selbst, der immer strenger genommene Begriff der Wahrhaftigkeit, die Beicht- väter-Feinheit des christlichen Gewissens, übersetz und sub- limiert zum wissenschaftlichen Gewissen, zur intellektuellen Sauberkeit um jeden Preis."\*)

Wir verstehen jett, was in Nietsches Seele vor sich gegangen ist. Als guter Protestant hatte er an die Wahr= heit und den überlieferten Gott geglaubt, ohne beibe in seiner Verehrung von einander zu trennen. Aber seine religiofe Inbrunft strebte in Wirklichkeit nach dem "Gotte der Wahrheit", und als es ihm nach und nach geboten ichien, zwischen Gott oder der Wahrheit zu mählen, blieb er de facto seinem religiösen Instinkt treu, indem er einen historisch überlieferten Glauben seiner tieferen inneren Überzeugung opferte. Und diese Überzeugung, deren setzen Ursprung wir jest fennen, war das leitende Princip seines ganzen Denkens und Lebens; denn Mietiche trennte fein Leben nie von seinem Denken und lebte seinen Atheismus, wie er sein Christentum gelebt hatte. Bon diesem all= mächtigen Instinkt intellektueller Rechtschaffenheit getrieben, gerftorte er Stein für Stein bas gange Gebäude ber alten Welt, 'das auf dem Glauben an Gott beruht. auf, an die Gute und vorsorgliche Ordnung der Natur zu glauben, in der Geschichte den Beweis der göttlichen Bernunft und das Anzeichen eines moralischen Willens zu sehen, der die Geschicke der Menschheit lenkt, und die Er= eigniffe unseres Lebens als Prüfungen auszulegen, die Gott und geschickt hat, um und auf den Weg des Beils

<sup>\*)</sup> W. V., 302.

zu führen. Er stellte alle Glaubenssätze in Frage, die im Laufe der Jahrhunderte die Menschen getröstet, alle Werte, die sie anerkannt haben; entschlossen, seine Gedanken dis zu Ende zu denken, bezweiselte er die Moral und selbst die Wahrheit: er fragte sich, dis zu welchem Punkte das Gute dem Bösen und die Wahrheit dem Irrtum vorzuziehen sei. Und je tieser er in die Verneinung hineinkam, desto deutlicher erkannte er das positive Ziel, dem er zusstrebte, mit desto größerer Klarheit formulierte er seine persönliche individuelle Antwort auf das Problem vom Sinne des Lebens: "Tot sind alle Götter: nun wollen wir, daß der Übermensch sebe."\*) Indem er seinen Gott verlor, hatte Nietzsche sich selbst gesunden.

Man hat oft und mit Recht auf die Widersprüche seines Denkens in den verschiedenen Berioden seines Lebens hingewiesen; man hat die Entwickelung seiner Ideen studiert und die aufeinander folgenden Stufen festgestellt, die er erklommen hat, ehe er zur endgültigen Kassung seines Ideales fam. Ihm felbst waren biefe Wandlungen wohl bewußt; er hat sich zuweilen mit einer Schlange verglichen, die sich häutet. Er wußte, daß er nach Verlassen des friedlichen Obdachs, das der Glaube bietet, Abenteuern ohne Bahl die Stirn zu bieten hatte: bas Leben erschien ihm von nun an nicht mehr als eine Pflicht, ein Berhängnis ober eine Betrügerei, sondern als ein Experiment des Erkennenden.\*\*) Er sah sich als Abenteurer an, der unaufhörlich Krieg zu führen hat und die Nieder= lagen für ebenso lehrreich ansieht, wie die Siege; er hielt sich für einen Bergsteiger, der allezeit bereit ist, sich auf

<sup>\*)</sup> W. VI., 115. \*\*) W. V., 245.

bie gefährlichsten Spitzen zu wagen, der ohne Rast und Ruhe immersort höher steigt, von Gipsel zu Gipsel, unsaufhörlich seinen Horizont wechselnd, und entschlossen, nie anzuhalten, der Kälte, der Einsamkeit, den Abgründen, wo herber Schneewind bläst, zu trozen, immer weiter zu dringen, immer höher...

Nietssche hat das Leben einmal als "Das, was sich immer felbst überwinden muß", definiert; er meinte, daß die Veränderung ein wesentlicher Bestandteil seines Daseins ware. Aber vergessen wir darüber nie, daß sein Leben von grandiofer Ginheit ift! Es wird gang und gar von demselben Instinkt beherrscht, von jenem Willen, jederzeit und um jeden Breis aufrichtig gegen sich selbst zu Es ist ausschließlich ber Lösung jenes einzigen Problems geweiht: "Welches ist für den Menschen, welches ist für mich der Sinn des Lebens, gesetzt daß Gott nicht ist?" Und an dieses Problem hat Nietsche alles gesett, was er an Kraft und männlicher Energie besaß. Selbstlosigkeit", sagt er einmal, "hat teinen Wert im Simmel und auf Erben; die großen Probleme verlangen alle die große Liebe, und diefer find nur die ftarken, runden, sicheren Geister fähig, die fest auf sich selber sigen. Es macht ben erheblichsten Unterschied, ob ein Denker zu seinen Problemen persönlich steht, so daß er in ihnen sein Schickfal, seine Not und auch sein bestes Glück hat, ober aber "unpersönlich": nämlich sie nur mit den Kühlhörnern bes kalten neugierigen Gedankens anzutasten und zu fassen versteht. Im letteren Falle kommt nichts dabei heraus, so viel läßt sich versprechen: denn die großen Brobleme, gesetzt felbst, daß sie sich fassen lassen, lassen sich von Froschen und Schwächlingen nicht halten, das ist ihr Geschmack seit Ewigkeit. — ein Geschmack übrigens, ben sie

mit allen wackeren Weiblein teilen."\*) Nietziche fand in ber That in dem großen Problem, das ihm beim Eintritt ins Leben sein Schicksal gestellt hatte, sein Glück und Unsglück; er packte es an, ohne je mübe zu werden; er rang mit ihm Leib gegen Leib wie Israel mit seinem Gotte. Und er hatte den Sieg errungen, als der Wahnsinn kam, seinen Geist zu umnachten . . . Wahrlich ist dies nicht, bennoch, ein schönes Schicksal?

4.

Nietssche ift nicht allein Denker, er ift auch Rünftler, und der künstlerische Sinn ift bei ihm ebenso frühreif und tief, wie der wissenschaftliche und religiöse Instinkt. Musit, deren Pflege in seiner Familie erblich mar, zog ihn besonders an. Schon als Rind begeisterte er sich für die großen Rlassiker der deutschen Musik, Bach und Beet= hoven, Mozart und Handn, Schubert und Mendelssohn. später auch für Wagner, der frühzeitig sein Lieblingsfünstler ward. Auch begann er schon vom neunten Jahre an, kleine Musikstücke zu komponieren; balb gehörte es zu seinen liebsten Berftreuungen, seine Finger improvisierend über die Tasten gleiten zu lassen, wie seine Träumerei es ihm eingab. Ubrigens vernachlässigte er darum nicht bas ernste Studium der Musit; mit jener Gewissenhaftigkeit, die er in allem bezeigte, lernte er fleißig Rlavier spielen und erwarb sich auf diesem Instrument eine ziemlich achtbare Fertigkeit; er las sehr viel Musik, beschäftigte sich später sogar mit Harmonie und studierte ernsthaft Romposition. Ginen Augenblick war er im Begriff, sich ganglich der Musik zu widmen; in einem Tagebuch von 1869

<sup>\*)</sup> W. V., 276.

erzählt er, daß wenn die Umftände es erlaubt hätten, er vielleicht Musiker geworden wäre. Er verzichtete übrigens sehr schnell auf diese Laufbahn, für die er doch keine auszeichenden Fähigkeiten hatte: aber der Geschmack an der Musik blieb ihm fürs Leben. Er behielt stets ein bemerkenswertes Improvisationstalent, das selbst die Bewunderung von Frau Cosima Wagner erregte und noch 1877 in Rosensaui den Kaiser und die Kaiserin von Brasilien entzückte. Überhaupt empfand er jederzeit ein lebhaftes Interesse für alle dunklen Probleme der musikalischen Usthetik, an die er mit der doppelten Berechtigung des Philosophen und Künstlers herantrat

Von Kindheit an zog Nietsiche auch die Boesie an; feine Schwester hat uns eine große Unzahl seiner Gedichte\*) auf= bewahrt, die in der Mehrzahl von 1858—1864 geschrieben find und von garter Empfindung und wirklicher Leichtigkeit der Versbehandlung zeugen. Auch später hat er in ver= schiedenen Spochen seines Lebens, namentlich in den Jahren 1877, 1882, 1884 und 1888 eine ziemliche Anzahl von Gebichten meist philosophischen Inhalts verfaßt, aus benen hier und dort Schönheiten ersten Ranges hervorleuchten. Aber wenn auch die poetische Aber bei ihm nie versiegt ist, jo kann man doch, glaube ich, sagen, daß die Ausübung der Poesie ihn vor allem gelehrt hat, ein großer Prosa= dichter zu werden. Ich weiß wohl, daß gewisse deutsche Rritifer gegen Nietsiches stilistische Bedeutung Ginspruch erheben, und ich gebe zu, daß ein Fremder notwendigerweise wenig zuständig ift, wenn es ein Urteil über den Stil eines Werkes zu fällen gilt, das nicht in seiner Muttersprache ge-

<sup>\*)</sup> In "Gedichte und Sprüche von Friedrich Niepsche"; C. G. Naumann, Leipzig 1898.

schrieben ward. Dennoch glaube ich, daß die öffentliche Meinung in Deutschland ben hohen litterarischen Wert von Niepsches Werken heute fast allgemein anerkannt hat. Für einen Franzosen ist seine Schreibart, die so farbenreich und flar, so nervös und so geschmeidig, so reich an malerischen Ausdrücken, schlagenden Wendungen und scharfgeprägten Formen ist, auf alle Fälle eine eigenartig anziehende Lektüre: fein Satbau ift augenscheinlich fehr burchgearbeitet und von einem Virtuosen der Feder mit peinlicher Sorgfalt ausgemeißelt; er zeugt von einer sehr gewollten, ihrer Fortschritte sehr bewußten und sehr raffinierten Runst; und doch hat er auch etwas Natürliches, Frisches, Leichtbewegliches, Vibrierendes, das wir so selten in der deutschen Prosa finden, die durch ihren unbeholfenen Satbau und ihre Schwerfälligkeit französische Ohren öfters so unangenehm Nietssches Stil ift seinem Wesen nach leiden= berührt. schaftlich und lyrisch; in seinen subtilsten psychologischen Untersuchungen, in seinen abstraktesten Bernunftschlüffen fühlt man immer, daß er nicht allein mit seinem Intellekt, sondern mit seinem ganzen Wesen denkt, und daß er ein Stud seiner felbst in jede seiner Ibeen legt. ift nicht nur ein glänzender Moralist in der Weise eines Amiel und ein unbestrittener Meister bes Aphorismus, er weiß sich bei Gelegenheit auch zur schwungvollsten Lyrik zu erheben. Ohne Zweifel übertreibt man, wenn man, wie es geschehen ist, sein Prosagedicht Zarathustra mit Goethes Fauft vergleicht: Nietsiches Werk ist viel weniger "allgemein menschlich" als das Goethische, und ich zweifle überhaupt, ob es außerhalb eines beschränkten Kreises verfeinerter Beister - manche werben sogar sagen: etwas verwöhnter fin-de-siècle Menschen — jemals vollkommen gewürdigt werden kann. Alber ich glaube, daß ein Leser, der sich mit dem symbo=

lischen Stile, mit der im Ansang ungewohnten Sprache dieses Werkes vertraut gemacht hat, das in seiner Art sast einzig dasteht, sich kaum einer eigentümlich intensiven, sast phhssischen Empfindung erwehren kann, wie man sie etwa beim Anhören gewisser Orchesterstücke empfindet. Man genießt diese poetische Prosa wie das Werk eines leidenschaftslichen Musikers und versteht leicht, daß einer der Führer der jungsdeutschen ComponistensSchule, Richard Strauß, den Zarathustra zum Gegenstande einer seiner bekanntesten Shmphonischen Dichtungen gemacht hat.

5

Nietssche erscheint uns als eine eigenartig reiche und vielfältige Natur. Er war Aristokrat von Instinkt, für Runft und Wiffenschaft begabt, gleichermaßen geistig und gefühlvoll veranlagt, willensstart und leidenschaftlich, Denker und Gelehrter, Musiker und Dichter. Aber diese Mannig= faltigkeit der Instinkte, Geschmackerichtungen und Kähig= feiten that ber Wesenseinheit seiner Bersonlichkeit nicht, wie bei so vielen Geistern von heute, Abbruch. würde falscher sein, als ihn einem Beine 3. B. zu vergleichen, ber sein Leben lang zwischen den widersprechenden Tendenzen seiner Gefühlswelt und seines Verstandes bin und ber schwankte, durch seinen Verstand Atheist mar und ver= worren religiös fühlte, in der Liebe sich ebenso steptisch wie gläubig zeigte, demokratisch und socialistisch bachte und von Grund aus aristokratisch empfand. Nietssche war sich ber Mannigfaltigkeit ber modernen Seele wohl bewußt. "Wie einfach", fagt er, "waren in Griechenland die Menschen sich felber in ihrer Borftellung! ... Bie labyrinthisch aber auch nehmen sich unsere Seelen und unsere Vorstellungen von den Seelen gegen die ihrigen aus! Wollten

und wagten wir eine Architeftur nach unferer Seelenart (wir find zu feige bazu!) - fo munte bas Labprinth unfer Borbild fein!"\*) Übrigens wußte er wohl um den fostbaren Vorteil, ben biefe Bielfältigfeit ber modernen Seele für ben Philojophen hat, der die Wahrheit verfolgt; das Studier-Objeft, bas er in sich felbst findet, wird um so reicher, um so an= ziehender sein, je mannigfaltiger und entwickelter seine Instinkte find, je mehr tiefe Gange und verborgene Winkel bas Labyrinth feiner Seele ihm auszuforschen giebt. Auch verlangt Nietsiche nichts mehr, als das Feld seiner Er= fahrungen täglich auszudehnen; er brückt biefes Gefühl mit großer Kraft in einem Aphorismus aus, welcher "ber Seufzer bes Erkennenden" betitelt ift. "Oh über meine Habsucht! In dieser Seele wohnt keine Selbstlosigkeit, vielmehr ein alles begehrendes Selbst, welches durch viele Individuen wie durch feine Augen feben und wie mit feinen handen greifen möchte, — ein auch die ganze Bergangen= heit noch zurückholendes Selbst, welches nichts verlieren will. was ihm überhaupt gehören könnte! Oh über diese Flamme meiner Habsucht! Dh, daß ich in hundert Wesen wiedergeboren würde! — Wer diesen Seufzer nicht aus Erfahrung fennt, tennt auch die Leidenschaft des Erkennenden nicht."\*\*) Aber wenn auch der Mensch von allen seinen Inftinkten, den auten wie den schlechten, Gebrauch machen soll, um die Wahrheit zu finden, wenn er sein Leben und Wesen als Versuchsobjekt ansehen soll, so muß er fich boch andererseits wohl hüten, der Ginheit seiner Personlichfeit Abbruch zu thun. Wenn die Centralgewalt, der Wille, sich bei ihm schwächt, wenn er nicht um jeden Breis eine strenge Rangordnung der Instinkte aufrecht er= hält, wenn die Seele zum Schlachtfelbe ber emancipierten

<sup>\*)</sup> W. IV, 167. \*\*) W. V, 201.

Instinkte wird, die blind um die Macht kampfen, ohne von einer Gewalt beherrscht zu werden, die sie lenkt und zu= sammenhält, — so geht das Individuum einem unheilbaren Berfall entgegen. Die "Anarchie der Instinkte" ist eines ber ernstesten Anzeichen der Dekadence: sie tritt nur bei ent= arteten Menschen zu Tage, die der Bernichtung entgegengeben. Bei Nietsiche, bessen Wille außerorbentlich entwickelt ift, wird die harmonische Einheit der Verfönlichkeit niemals bedroht. Niemals finden wir ihn im Kriege mit sich selber unentschlossen bin und ber schwankend. Trot seiner Bielfältig= feit ift er aus einem Gusse. Mag er benken ober handeln benn Sandeln und Denken find für ihn eins -, fo benkt und handelt fein ganges Wefen; alle feine Fähigkeiten, fein Wille, sein Intellekt, seine Empfindung, sein fünstlerischer Geschmack vereinigen sich unwiderstehlich, um ihn dorthin zu führen, wohin er will. Die Geschichte seines Lebens wird uns die Entwicklung einer ebenso mächtigen wie reichen Individualität zeigen, die sich zur rechten Zeit des Zieles bewußt ward, das sie erstreben sollte, und diesem Ziele unerschütterlich entgegengieng. Es kommt vor, daß er sich täuscht, er läßt sich für Augenblicke von fremden Gin= flüssen in einer Richtung fortreißen, die nicht die seine ist; aber er kommt sehr bald, von sicherem Instinkt geleitet, auf seinen wahren Weg zurück; er läßt die widersprechende Menge von Einzelfähigkeiten, die ihm zu Diensten steben. an der großen Aufgabe, die er sich vorgezeichnet hat, um die Wette mitarbeiten, bis er endlich, nach Jahren des Kampfes und Strebens, zum vollen Bewußtsein, zur vollen Selbstbeherrschung kommt und in der vielfältigen und harmonischen Seele seines Zarathustra die mannigfaltigen Bestrebungen seiner aristokratischen, poetischen und künstle= rischen Natur verkörpert.

## II. Buch.

## Niehlches geistige Emancipation. (1869—1879.)

1.

Lietzsches Leben ist arm an äußeren Ereignissen und läßt sich in furzen Zugen zusammenfassen. 15. Oktober 1844 in Röcken geboren, wo sein Bater Brebiger war, ward er mit fünf Jahren Baife und siebelte 1850 mit seiner Familie nach Naumburg über, wo er seinen ersten Unterricht erhielt. Im Alter von vierzehn Jahren fam er im Oftober 1858 nach Schulpforta, einer alt= ehrwürdigen und berühmten Erziehungsanstalt, wo viele Schriftsteller und berühmte Gelehrte, wie Klopftock, Fichte, Schlegel und Ranke ihre Ausbildung genoffen hatten. Sechs Jahre banach, im September 1864, verließ er fie mit bem Reugnis der Reife und begann feine Universitätsstudien. Die Wahl einer Laufbahn fiel ihm ziemlich schwer, denn seine Neigung zu universeller Bildung schreckte ihn von jeder Art von Handwerf und Specialistentum ab. Nachdem er kurze Zeit geschwankt hatte, ob er nicht Musiker werden follte, entschied er sich endlich für das Studium der klassischen Philologie. Er verbrachte zwei Semester auf der Universität Bonn (1864-1865), und vier Semester in Leipzig (1865-1867), wo er sich hauptsächlich mit

griechischer Philologie beschäftigte und einer ber vorge= zogenen Schüler Ritichls wurde, des ersten deutschen Philologen jener Beit. Er genügte bann seiner Militarpflicht und erlitt nach kurzer Zeit einen Unfall mit bem Pferde, ber eine längere Pflege nötig machte; hierauf kehrte er nach Leipzig zurud, um eine Doftorthese vorzubereiten. Rurze Zeit darnach, noch ebe er sein Doktoreramen bestan= ben, ward er im Februar 1869 als Professor an die Universität Basel berufen, und die Leipziger Kakultät erkannte ihm ohne Eramen ben Doktortitel zu. -

Rehn Jahre lang führte Nietsiche nun das friedliche, aber in Anspruch nehmende Leben des Universitätsprofessors, hielt seine Borlesungen so regelmäßig, als seine immer schwächer werdende Gesundheit es zuließ, und lehrte außerbem in ber höheren Klaffe bes Baseler Babagogiums - eines Instituts, das zwischen Symnasium und Uni= versität steht - Griechisch. Während bes Schuljahres lebte er ziemlich zurückgezogen, jedoch von allgemeiner Achtung umgeben; er tam nie aus einem kleinen Kreise vertrauter Freunde heraus, unter benen in erster Linie der wohlbekannte Runfthistoriker Jakob Burckhardt nennen ist; auch besuchte er häufig Richard Wagner und seine Frau Cosima in ihrer Einsiedelei Tribschen nahe bei Luzern, wo er als Freund des Hauses aufge= nommen ward und in der Zeit von 1869 bis 1872 — nach welcher Wagners nach Bapreuth übersiedelten — dreiund= zwanzig Besuche machte, bei benen er zum Teil länger verweilte. Während der Ofter-, Pfingst- oder Sommerferien reiste er meistenteils ins Oberland, an den Genfer See ober an die oberitalienischen Seen. Das einzige wichtige Ereignis seines ruhigen Daseins war ber Krieg 1870, an dem Nietssche als freiwilliger Krankenvsleger teilnabm: allein

seine Konstitution hielt dieser furchtbaren Probe nicht stand, nach furzer Zeit mußte er schwerkrank nach Sause zurückfehren. Bon biefem schmerzensreichen Zwischenfall abgesehen, sind die großen Ereignisse in Niepsches Leben litterarische und philosophische Arbeiten, die sich auf zwei Hauptgegenstände, das Studium der griechischen Antife einerseits und die Kritif der modernen Kultur andererseits verteilen. Sein erstes großes Wert, "Die Geburt ber Tragödie" (1872), das einen ziemlich bedeutenden Widerhall fand und eine fehr lebhafte Bolemif in der Breffe\*) hervorrief, handelte vornehmlich vom Problem des Hellenischen und entwarf eine Art allgemeiner Philosophie der griechischen Kultur. Seine nachfolgenden Werke, die "Unzeitgemäßen Betrachtungen", befaffen fich mit ber Erörterung von Zeitfragen. Die beiben ersten, "David Strauß (1873) und "Bom Nugen und Nachteil der Sistorie für das Leben" (1874), sind kecke Angriffe auf die zeitgenössische beutsche Kultur und die Übertreibung der historischen Bilbung. In den beiden letteren, "Schopenhauer als Erzieher" (1874) und "Richard Wagner in Bayreuth" (1876), zeichnet Nietsiche bas Bilb ber zwei Genien, die ihm würdig

<sup>\*) &</sup>quot;Die Geburt der Tragödie" erfuhr einen heftigen Angriff durch Ulrich von Wilamowiß-Wöllendorf ("Zufunftsphilologie! Eine Erwiderung auf Fr. Nießiches Geburt der Tragödie"; Berlin 1872); verteidigt wurde sie von Richard Wagner in einem offenen Briese an Nießiche in der "Norddeutschen Allgemeinen Zeitung" vom 23. Juni 1872 (abgedruckt in den "Gesammelten Schristen" Richard Wagners, Bd. IX, 350) und von einem der intimen Freunde Nießiches, Erwin Rohbe ("Afterphilologie. Sendschreiben eines Philologen an R. Wagner", 1872). Wilamowiß antwortete endlich seinen Widerssachen in der "Zukunsts-Philologie. 2. Stück. Sine Erwiderung auf die Rettungsversuche für F. Nießsches Geburt der Tragödie"; Verlin 1873.

schienen, die Meister des jungen Geschlechtes zu werden und dieses einem höheren Ideale, als dem des modernen Philisters, entgegenzuführen.

Das Jahr 1876 bringt jedoch wichtige Veränderungen für Nietsches äußeres wie inneres Leben mit sich. große Ereignis seines inneren Lebens ist zu dieser Zeit der beginnende Bruch seiner Freundschaft mit Wagner, welcher bas Fest von Bapreuth im August 1876 ben Todesstoß gab. Wir werden die Ursachen dieses Zerwürfnisses weiterhin im einzelnen verfolgen, da es zu den kummervollsten Er= eignissen in Nietssches Leben gehört. Ungefähr zur gleichen Beit nötigte ibn seine Gesundheit, die durch heftige Rrifen bei Beginn der Jahre 1875 und 1876 bereits schwer er= ichüttert war, einen einjährigen Urlaub nachzusuchen, den er teils in Italien, besonders in Sorrent (bis jum Mai 1877), teils in den Schweizer Bergen verbrachte. dieser Erholungsreise versuchte er von neuem, trot der unauf= hörlichen Anfälle seines Leidens, seine Beschäftigung wieder aufzunehmen; er beginnt wieder, Vorlesungen zu halten; er veröffentlicht 1878 "Menschliches Allzumenschliches", im Sahre barauf "Bermischte Meinungen und Sprüche" und "Der Wanderer und fein Schatten"; feine Gefund= heit war jedoch zu tief erschüttert, als daß er in regel= mäßiger Beise seinem Berufe obliegen und dabei, wenn er beffen Pflichten gewiffenhaft nachkommen wollte, die nötige Kraft zu seinen persönlichen Arbeiten hätte finden fönnen. Am Ende bes Jahres 1877 war er auf seine Bitte hin bereits von seiner Stellung am Badagogium entbunden worden; im Frühjahr 1879 verzichtete er gleicher= maßen auf die Ausübung seiner Universitäts-Professur. Ein neues Leben eröffnete sich ihm nun, ein unsicheres und ungewisses, schmerzensreiches und gebrechliches und vor

allem von Grund aus einsames, aber freies und unabhängiges Leben, das ihm erlaubte, alle Tage und Stunden die ihm die Krankheit ließ, der Vollendung seines großen philosophischen Werkes zu widmen.

2.

Nicht aus Begeisterung hatte Nietsiche am Ende seines Aufenthaltes in Schulpforta den Entschluß gefaßt, die "akademische" Laufbahn zu verfolgen und sich auf den Beruf des Philologen vorzubereiten. Giner ber Haupt= gründe, die ihn zu diesem Entschluß gedrängt hatten, war völlig negativ; er sah keine andere Laufbahn, für die er sich vorbereitet fühlte, sei es durch seine natürlichen Fertigfeiten, sei es burch seine vorhergebenben Studien; er meinte, daß er als Universitätsprofessor am ersten die schätbare Muße zu seinen Studien, ferner einen Wirfungefreis, ber nütlich genug ware, und endlich eine unabhängige Stellung im socialen wie im politischen Sinne finden würde.\*) waren dies ohne Zweifel sehr äußerliche Bedenken, die seinen endaültigen Entschluß am meisten beeinflußten. Aber neben diesen praktischen Beweggründen hatte Nietsche noch andere, mehr intellektueller Natur, die ihn zur Philologie trieben. Der vornehmste war gang gewiß der Wunsch, in einer Specialität "Meister" zu sein. Nietsiche mar sich ber Gefahr, die in dem Verlangen nach universeller Bildung lag, sehr wohl bewußt. Er erkannte frühzeitig, daß er, wenn er in allen Richtungen vordränge, wenn er sich eine oberflächliche Kenntnis aller Wiffenschaften erwürbe, ohne ben

<sup>\*)</sup> S. ein Curriculum vitae von 1864, ein Tagebuch von 1865 und einen Brief von 1868 an Erwin Rohbe (Frau Förster-Nietzsche, I, 190 s., 211, 270 sig.).

Mut zu finden, seine Wißbegierde zu beschränken, unfehlbar bem Dilettantismus verfallen müßte. Run aber konnte seine wesentlich gewiffenhafte und peinliche Natur im Anhäufen unvollständiger und schlecht verdauter Kenntnisse feine Befriedigung finden. Von Jugend auf empfand er einen immer gesteigerten Widerwillen gegen ben "Reprafentanten ber mobernen Bilbung", ben Journalisten, "ben Litteraten, ber nichts ist, aber fast alles ,repräsentierts, ber ben Sachkenner spielt und ,vertritt', ber es auch in aller Bescheidenheit auf sich nimmt, sich an deffen Stelle bezahlt, geehrt, gefeiert zu machen."\*) Das Wiffen, bas er er= werben wollte, war das redliche und solide Wiffen des "Meisters", ber auf einem beschränkten Gebiete nach gedulbiger und veinlicher Arbeit zu endgültigen Resultaten fommt; er hatte ben Ehrgeiz, ein guter Arbeiter in einem Winkel bes Riesenfelbes ber Wiffenschaft zu werden. diesem Sinne zog ihn die Philologie durch die Strenge ihrer Methode, ihre peinliche Gründlichkeit und eben jene Trockenheit und Dürre, die sie beim großen Saufen un= populär macht, am meisten an.

Auch liebte er an der Philologie, daß sie, um einen durch ihn eingebürgerten Ausdruck zu gebrauchen, unzeitzgemäß ist. Die große Wasse wirft dem Kenner des Altertums gewöhnlich vor, daß er seine Zeit mit dem Studium serner, toter, unnüger Dinge verbringe, anstatt sich mit den Fragen des Tages zu besassen. Und Nietzsche ist der Philologie dankbar, eben weil sie keine "nügliche" Wissenschaft, sondern eine Beschäftigung für Aristokraten, sür Mandarinen des Geistes ist; er weiß ihr Dank, daß sie von ihren Schülern Sammlung, Schweigen und jene weise

<sup>\*)</sup> W. V, 319.

und gebuldige Langsamkeit forbert, die dem lärmenden, geschäftigen, oberflächlichen Menschen von heute insgesamt unbefannt sind. "Bhilologie nämlich ist jene ehrwürdige Runft, welche von ihrem Verehrer vor allem Gins heischt, beiseite gehn, sich Zeit lassen, still werden, langsam werden —, als eine Goldschmiedekunft und -kennerschaft bes Wortes, die lauter feine vorsichtige Arbeit abzuthun hat und nichts erreicht, wenn sie es nicht lento erreicht. Gerade damit aber ift sie heute nötiger als je, gerade badurch zieht sie und bezaubert sie uns am stärksten, mitten in einem Zeitalter ber Arbeit', will sagen: ber Haft, ber unanständigen und schwizenden Gilfertigkeit, das mit allem gleich ,fertig werden' will, auch mit jedem alten und neuen Buche: — fie felbst wird nicht so leicht irgend womit fertig, fie lehrt aut lesen, das heißt langsam, tief, ruck- und vorsichtig, mit hintergebanken, mit offen gelassenen Thuren, mit garten Fingern und Augen lesen."\*)

Enblich begrüßte er die Aussicht, sein Leben der Philoslogie zu widmen, mit Freuden, nicht um diese Wissenschaft als mühsames und stumpssinniges Handwerf zu betreiben, oder im pragmatischen und mitrographischen Studium der kleinen Thatsachen aufs und unterzugehen, den Kultus der Bariante "an sich" zu treiben oder sich in unsruchtbarer Anhäusung von Einzelbemerkungen ohne Tragweite und Interesse zu gefallen, sondern um als Philosoph und Künstler Philosogie zu treiben. Er meinte, daß das klassische Ibeal auch für die Neuzeit ein unvergängliches Muster bleibe, und daß kein industrieller Fortschritt, kein Schulzreglement, keine politische und sociale Erziehung der Massen die Barbarei verhindern könnte, sobald wir aufhörten, die

<sup>\*)</sup> W. IV, 10.

edle Einfachheit und ruhige Würde der hellenischen Kunst zu bewundern. Mehr noch, er war der Überzeugung, daß diese griechische Kultur, auf welche die Apostel des wissen= schaftlichen Fortschritts und der "modernen Ideen" gering= schätzig herabsehen, der unseren in Wahrheit sehr überlegen ist, daß die Griechen der Lösung des Problems vom Da= jein viel näher gefommen find als wir und daf fie darum unsere Meister nicht allein in Fragen des Geschmacks, son= bern auch in der allgemeinen Handhabung der Lebenstunft Bei dieser Anschauung ward die Aufgabe des Philologen eigenartig weit und schön vor feinen Augen: von nun an handelte es sich für ihn nicht mehr darum, Terte auszuklauben oder auf neue Konjekturen zu kommen, sondern die Seele der griechischen Antike selbst wieder lebendig zu machen und ben Gründen der Entwicklung bes griechischen Geistes bis zu jenem Punkte ber Bollenbung nachzuspuren, den uns seine hinterlassenen Werte tundgeben; die physischen Bedingungen, den Götterglauben, die politische und sociale Organisation, die klimatischen ober ethnologischen Ginflüsse zu erforschen, die dem griechischen Volke erlaubt haben, sich so zu entwickeln, wie es geschehen ist; endlich die Geschichte des Griechentums wieder an die Stelle zu feten, die fie im Werbegange ber europäischen Civilifation behauptet, und zu ergründen, was die moderne Welt von den Griechen noch zu lernen hat, und durch das vertiefte Studium der antifen Seele an die ewigen Brobleme der Menschheit heranzutreten. "Die Philologie" — sagte Nietsiche, als er an der Universität Basel zu lehren begann, am Schluffe seiner Antritterebe - "ist weber eine Muse noch eine Grazie, aber eine Götterbotin; und wie Die Musen zu den trüben, geplagten bootischen Bauern niederstiegen, so kommt sie in eine Welt voll bufterer Farben und Bilber, voll von allertiefsten und unheilbarsten Schmerzen und erzählt tröstend von den schönen lichten Göttergestalten eines fernen, blauen, glücklichen Zauberslandes. "\*)

Nietssche griff das Problem der griechischen Kultur mit wunderbarem Eifer auf; wenn man die Bande IX und X feiner Gesamtausgabe durchläuft, so erstaunt man über die mahrhaft riesige Arbeitsmasse, die er in den zehn Jahren seiner Professur bewältigte. Man vergegenwärtige sich dabei, daß er sich in dieser Periode gleichzeitig mit Philosophie, litterarischer Kritik, Wagnerischer Bropaganda und griechischer Philologie befaßte. Schon allein feine philo= logischen Arbeiten sind von erstaunlichem Umfange; — "die Geburt der Tragodie" mit ihren Vorarbeiten\*\*) macht nur einen fleinen Teil seiner Thätigkeit aus. Gin Blick, ben man auf die Liste der Vorlesungen und Übungen wirft, die Nietssche von 1869-1879\*\*\*) abhielt, genügt, um uns die Mannigfaltigkeit der von ihm behandelten Gegenstände ju zeigen. Wir nennen unter ben wichtigften Stoffen, bie er zum Gegenstande seiner Vorlesungen machte, die Geschichte der griechischen Litteratur und der religiösen Alter= tümer, Rhetorif, Rhythmik, sowie Geschichte der griechischen

<sup>\*)</sup> W. 1X, 23 fig.

<sup>\*\*)</sup> Diese vorbereitenden und ergänzenden Arbeiten sind im IX. Bande der Gesamtausgabe (S. 25 sig.) veröffentlicht. Der Bergeleich derselben mit dem sertigen Teile zeigt deutlich, daß "Die Geburt der Tragödie" in Wirtlichseit nur das Fragment eines größeren Wertes ist, das Nietziche plante und das er aus verschiedenen Gründen verkürzt hat (j. IX, 377).

<sup>\*\*\*)</sup> Die Aufzählung der Borlefungen und Übungen, die Niepsche in Basel abgehalten. sindet man im Buche der Frau Förster=Niepsche, II, 324.

Philosophie bis zu Plato einschließlich. Gleichzeitig sehen wir ihn mit Originaluntersuchungen über die griechischen Philosophen von Thales dis Sokrates\*) und über den Wettkampf des Homer und Hesiod\*\*) beschäftigt; er stellt eine neue Theorie der griechischen Metrik\*\*\*) auf, bereitet einen philosogischen und historischen Kommentar der Choëphoren †) und Arbeiten über die Afthetik des Aristoteles ††), über Demosthenes und Sicero†††) vor. Auch hatte er die Absicht, alle Zweige der griechischen Kultur\*†) in einem

<sup>\*)</sup> Nietziche begann diese Untersuchungen mit rein philologischen Arbeiten: "De Laörtii Diogenis kontibus" [Rhein. Museum, Bb. XXIII (1868), S. 632 fig.; Bb. XXV (1870), S. 217 fig.]; "Beiträge zur Quellenkunde und Kritif des Laörtius Diogenes" (Programm des Baseler Pädagogiums, Pfingsten 1870). Zu vier verschiedenen Malen, im Winter 1869—70, im Sommer 1872, 1873 und 1876 siest er über die vorplatonische Philosophie. Aus diesen Untersuchungen ging ein großes, unvollendet gebliedenes Berk hervor: "Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen". Dieses Berk, von dem Niepsiche bedeutende Fragmente sertigstellte, beschäftigte ihn von 1872—75. Dieselben, ebenso wie die Studien über diesen Segenstand, sind in Bb. X der Gesamt-Ausgabe veröffentlicht.

<sup>\*\*) &</sup>quot;Der Florentinische Traktat über Homer und Hesiod, ihr Gesichlecht und ihren Wettkamps" [Rhein. Museum, Bb. XXV (1870), S. 528 sig. u. Bb. XXVIII (1873), S. 211 sig.]; Kritische Außgabe des "Certamen quod dicitur Homeri et Hesiodi e Codice Florentino post Henricum Stephanum" (Acta societ. phil. Lips. 1871 Bb. I, S. 1 sig.). Auß diesen Vorarbeiten ging eine unvollendet gebliebene Schrift hervor: "Homer als Wettkämpser" (1871—72), versöffentlicht in W. IX, 193 sig.

<sup>\*\*\*)</sup> W. X, 440 fig. Bergi. 476.

<sup>†)</sup> W. X, 444 fig. Bergl. 477.

<sup>++)</sup> W. X, 443 fig. Bergl. 447.

<sup>†††)</sup> W. X, 450 fig. Bergl. 478.

<sup>\*†)</sup> W. X, 467.

Chklus von Universitätsvorlesungen, die er auf sieben ober acht Jahre zu verteilen gedachte, vorüberziehen zu laffen, und rechnete dann gehn Jahre seines Lebens auf die Abfassung eines großen Werkes, bas die Synthese seiner endgültigen Anschauungen über das hellenische Problem\*) bilden sollte. Alle diese Arbeitspläne sind fragmentarisch geblieben oder nur flüchtig entworfen. In der That unterfagte ihm seine Gesundheit von 1876 ab die zu Forschungen dieser Art notwendige Bibliotheksarbeit; überdies hatte sich fein Geist anderen Problemen zugewandt. Aber die Aufzeichnungen, die uns erhalten blieben, genügen, um uns die Gewissenhaftigkeit zu beweisen, mit der er seinem Sand= werk als Philologe oblag, Welche Meinung man auch immer von den Tendenzen seines Beistes, von feiner De= thobe und bem Werte ber von ihm erreichten Resultate haben mag, jedenfalls muß man die Redlichkeit und Aufrichtigkeit seines Strebens anerkennen, mit dem er sich die Wissenschaft, die ihm zu lehren oblag, in ihrer Gesamtheit anzueignen suchte.

Schließlich haben wir die philologischen Arbeiten Nietzsches hier weder auseinanderzusetzen noch zu besprechen, sondern einsach das philosophische Resultat seiner Arbeit herauszulösen. Seine Absicht war, wie wir sagten, an die Probleme des Daseins heranzutreten, indem er die Lösung ersorschte, welche die Griechen ihnen gegeben haben. Sehen wir zu, welches nach ihm diese Lösung ist, und welchen

Wert er ihr zuerkennt.

Nietssches Ausgangspunkt ist die Metaphysik Schopenshauers. Er giebt mit dem großen Pessimisten zu, daß der Wille das Wesen der Welt ist, daß dieser Wille bei allen

<sup>\*)</sup> W. X, 467 fig.

Wesen der aleiche ist und sich in der ganzen Schöpfung mit Energie bethätigt. Diefer Wille ift ein schmerzhaftes Berlangen, dank welchem das menschliche Leben ein fort= währender Kampf ist, in dem man sicher ist, besiegt zu Es läßt sich folgenbermaßen zusammenfassen: merden. ohne Grund wollen, alle Zeit leiden, dann fterben und so fort, von Jahrhundert zu Jahrhundert, bis unser Planet zu Staub zerfällt. Bom Standpunkte des Intellekts rechtfertigt die Welt sich nicht. Der Verstand rechnet aus, daß die Summe bes Leidens in jedem Leben die Summe bes Glückes übertrifft, und folgert baraus, daß der Mensch nach Verneinung des Willens streben muß. Ist der Wille einmal verneint, so fällt die äußere Welt von felbst zu= sammen, da sie nichts ist, als der durch das Princip der Individuation objektivierte Wille.

Aber — fährt Nietsiche fort, indem er sich hier von der Lehre Schopenhauers losmacht — wenn sich die Welt auch vom Standpunkte des Verstandes nicht rechtfertigt, fo läßt fie sich vielleicht als ästhetisches Phänomen rechtfertigen, als Vision eines Rünftler-Gottes, als herrliches Runft= wert, das seinem Schöpfer den höchsten afthetischen Genuß bereitet. Nach dieser Sypothese sollte der Mensch danach streben, an dieser schönen Bision teilzunehmen, indem er ben Sinn für bas Schöne in sich entwickelt und sich und das Weltall einzig und allein unter dem Gefichtspunkt des Schönen betrachtet; im Augenblicke des fünstlerischen Schaffens empfinden wir vielleicht etwas von dem unend= lichen Genuffe des Schöpfers. Run aber ift ber Mensch, soweit er durch das Princip der Individuation ein Individuum ist und in der Erscheinungswelt lebt, auch ein Rünftler durch die Gabe ber schöpferischen Bision. fann in sich, sei es unmittelbar (als schöpferischer Runftler),

sei es mittelbar (burch die Betrachtung des Kunstwerkes, das die innere Vision mächtig hervorruft), Bilder der Außenwelt nachschaffen, was ihm einen fünstlerischen Genuß bereitet. Das Wesen bes afthetischen Vorganges ift bie Erschaffung eines inneren Bilbes, folglich eine Vision, ein Traum der Außenwelt, nicht nur des Schönen und Luftvollen, Das sie birgt, sondern auch des Furcht= baren und Schmerzhaften. Diese Kähigkeit, Nachbilder des realen Lebens zu schaffen, nennt Nietiche bas apollinische Bermögen. Die apollinische Kunft ist in erster Linie die Stulptur, die Malerei ober auch die epische Dichtkunft. Sie ist ein Traum, den der Mensch weiter träumen will. und in dem er sich gefällt, tropdem er sich seiner Unwirf= lichkeit bewußt ist. Der apollinische Mensch entgeht dem Beffimismus durch Betrachtung des Schonen: er fagt zum Leben: "ich will dich, denn dein Bild ist schön; du bist würdig, geträumt zu werden."

Aber der Mensch ist nicht nur ein durch das principium individuationis beschränktes Besen; er ist sich auch seines Willens bewußt, er fühlt sich als ein Teilchen ienes Willens, ber burch bas ganze Weltall verftreut ift; er fühlt sich gleich mit allem, was lebt und leidet, mit bem ganzen Weltall. In jenem Zustande der Trunkenheit und Efftase, wie ihn berauschende Getränke ober Natur= erscheinungen wie die Wiederkehr des Frühlings hervorrufen, fühlt der Mensch jene Schranke der Individuation. die ihn vom übrigen Weltall trennt, fallen und wird sich seiner Einheit mit der gesamten Natur bewußt. Dies nennt Nietsiche den dionysischen Zustand des Menschen. natürliche Sprache bes bionnfischen Menschen ift die Musit, welche nach Schopenhauer der unmittelbare Ausdruck des ewigen Willens, des Ur-Ginen, und das adäquate Abbilb jenes ewigen Wollens ift, das dem All zu Grunde liegt. Im dionysischen Zustande wird sich der Mensch des universellen Leidens, der Illusion und der Schmerzen der Individualisation bewußt; er neigt also zu einer pessis mistischen Auffassung des Weltalls. Aber zu gleicher Zeit wird er sich auch seiner Ewigkeit bewußt, da sein individueller Wille dem Willen des Alls identisch ist. Angesichts des erschrecklichen Schauspiels der Zerstörung alles Vergängslichen — etwa beim Tode eines tragischen Helden — fühlt er das Bewußtsein in sich entstehen, daß das ewige Leben des Willens durch den Tod des Individuums nicht berührt wird. Der dionysische Mensch entgeht dem Pessimismus, weil er die Ewigkeit des Willens unter dem fortwährenden Fluß der Erscheinungen gewahrt; er sagt zum Leben: "ich will dich, denn du bist das ewige Leben."

Mit Hilse dieser beiden wohlthätigen Aussianen, der apollinischen und dionysischen, haben die Griechen in der schönsten Epoche ihrer Kultur über den Pessimismus gessiegt und ihr Leben lebenswürdig gemacht.

Der griechische Optimismus entspringt also nach Nietssche nicht etwa der natürlichen Anlage, das Leben leicht zu nehmen und die Augen vor den menschlichen Leiden zu schließen; er hat eine edlere und schönere Quelle. Die Überließer rungen der Griechen über die Urzeit, über das eherne Zeitzalter, über die Periode der Titanen beweisen, daß auch sie um das allgemeine Leiden gewußt haben. Nietzsche erinnert in Anlehnung an diesen Sat an die Antwort, welche Silen, der Gefährte des Dionysos, dem König Midas gab, als dieser ihn dat, ihm zu offenbaren, was für den Menschen das allerbeste wäre. "Elendes Eintagsgeschlecht, des Zusfalls Kinder und der Mühsal, was zwingst du mich, dir zu sagen, was nicht zu hören für dich das ersprießlichste

ist? Das allerbeste ist für dich gänzlich unerreichbar: nicht geboren zu fein, nicht zu fein, nichts zu fein. Das zweitbeste aber ist für dich — bald zu sterben." — Und diese Kähigkeit, zu leiden, die Schrecken und Schmerzen des Daseins in ihrer gangen Tiefe zu empfinden, zwang die Griechen, um am Leben bleiben zu können, die glanzende Welt der olympischen Götter zu schaffen. Die hellenischen Götter find bie leuchtende und sieghafte Schöpfung bes apollinischen Geistes. Um dem Grausen vor der erschauten Wirklichkeit zu entgehen, gebar sich ber griechische Genius ein Bolf von Göttern, eine leuchtende Bision des Lebens, wie es verdiente, gelebt zu werden. Er glaubte an jene Götter, die er in seiner Betrübnis geschaffen hatte, um dem drohenden Pessimismus zu widerstehen. Und das Leben schien ihm aufs neue wert, gelebt zu werben, da es fich in einem Weltall abspielte, das fo schone Götter regierten. Homer ist der wundervolle Tybus des avolli= nischen Griechen, des naiven Künstlers. aber von einer gleichsam gewollten und raffinierten Naivetät. Die homerische Poesie ist das Siegeslied der griechischen Kultur, die über die Schrecken der Titanenzeit triumphiert; sie bezeichnet den Kulminationspunkt der apollinischen Illusion, durch welche der künstlerische Grieche sich die Trübsal und Hählichkeit des wirklichen Lebens zu verschleiern wußte.

Angesichts der apollinischen Kultur erstand jedoch bald die dionysische, oder genauer gesagt, die tragische Kultur.

Der bionhsische Geist war über die ganze antike Welt verbreitet, bei den Barbaren verursachte er fürchterliche Orgien, in denen der Mensch wieder zum Tiere ward und sich seiner Begierde und Grausamkeit rückhaltsloß hingab. Trop seines Widerwillens gegen alles Barbarische konnte sich

ber Grieche bieser Ansteckung um so weniger erwehren, als auch er in seines Herzens Grunde den dionysischen Geist verspürte; nur daß seine Orgien niemals ins Tierische aus=arteten: sie wurden vielmehr zu Festen, wo die Natur ihre Besreiung seierte, wo der Mensch im Gefühle seiner Ver=einigung mit dem All in Berzückung geriet. Aus diesen dionyssischen Orgien ist die griechische Tragödie hervorge=gangen.

Ihr Ursprung liegt, wie man weiß, im Satyrchor. Dem Griechen find die Satyrn lebendige Naturwesen, die unzerstörbar hinter jeder Civilisation leben und durch ihr bloges Erscheinen den Begriff der Rultur aufheben, welche bie Schranken, die den Menschen von der Natur trennen, niederreißen und diese Natur als ewig gleich, ewig mächtig und furchtbar offenbaren, tropdem ewig Geschlechter und Bölker dahinschwinden. Der Grieche begreift den Satyr als ein Wesen, das ganz und gar Natur ist, an dem jede Kultur zu Schanden wird, aber nicht als ein Tier; er hat etwas Erhabenes und Göttliches, er ist das Symbol ber mächtigften Instinkte des Menschen, er ist ein Begeisterter, ben das Nahen des Gottes verzückt; er ift mit= leidig und erbarmend, denn er nimmt an den Leiden des Dionysos teil; er ift in die geheime Weisheit der Natur eingeweiht, er ist ein Symbol jener allmächtigen Fruchtbarkeit des Lebens, die der Grieche mit frommer Scheu bewunderte. - Diefer Chor von Satyrn ift ursprünglich ber Repräsen= tant des gesamten durch dionysische Trunkenheit er= griffenen Volkes. Durch Tanz und Musik erweckt er im Buschauer die heilige Begeisterung, er läßt ihn jede Erinnerung an die Kultur und seine besondere Individualität vergessen und gleichsam selbst die Seele eines Satyrs annehmen, seine Trunkenheit teilen. Und wenn alle Bergen

im Wahnsinn des gleichen heiligen Entzückens der Vereinigung entgegenschlugen, dann entstand im Busen des begeisterten Chores die strahlende Vision des Gottes Dionysos, die sich sogleich der Wenge der Juschauer mitteilte. So gab die dionysische Trunkenheit einer apollinischen Traumwelt das Leben, die nichts anderes war, als die deutliche, concrete und plastische Verwirklichung jenes unbestimmten, "musikalischen" Seelenzustandes, den die mystische Trunkenheit erzeugt hatte.

Die ariechische Tragodie ist also zulett eine Kundgebung des dionysischen Seelenzustandes, ber vermittelst eines apollinischen Traumbildes eine für die Augen und den Intellekt mahrnehmbare und gleichsam specialisierte Form erhält. Ihrer wesentlichen Inspiration zufolge ist sie "musi= falisch"; sie ist der Triumphschrei des Willens, der sich angesichts des ewigen Flusses alles Menschlichen unsterblich fühlt; ihrer Form nach ist sie plastisch und entlehnt ihren Stoff ben apollinischen Bisionen. Der einzige Beld ihrer Tragodien ift der Gott Dionpsus. Er ist zuerst nur eine Vision des Sathrchors, und die Tragodie ist ursprünglich gleichfalls rein lyrisch: fie ist ein Hymnus zu Ehren ber Gottheit, durch welche der Chor den Zuschauern seine Vision mitteilt. Später wird biese Bision objektiviert und auf bem Theater mimisch bargestellt, um sie ber Einbildungskraft der Buschauer noch lebhafter einzuprägen: die tragische Scene wird zum symbolischen Abbilde des Wolfenrahmens, in welchem die göttliche Bision sich den Bacchanten zeigt, die des Gottes voll im Thale irren und vom Chore bargestellt werden. Noch später giebt sich Dionysus nicht mehr in seiner gött= lichen Form fund, sondern verbirgt sich in den mannig= fachen plastischen Gestalten der Helden, unter der tragischen Maske eines Prometheus oder Öbipus. Alle biese Helden

ber alten Mythen ber homerischen Zeit sind in ber That als Sbenbilber bes Gottes aufgefaßt:

"Der eine wahrhaft reale Dionpsus erscheint in einer Bielheit der Geftalten, in der Maste eines fampfenben Helben und gleichsam in das Net des Einzelwillens verftrickt. So wie jest ber erscheinende Gott redet und handelt, ähnelt er einem irrenden strebenden leidenden Individuum: und daß er überhaupt mit dieser epischen Bestimmtheit und Deutlichkeit erscheint, ift die Wirkung des Traumbeuters Apollo, der dem Chore seinen dionpsischen Zustand durch jene gleichnisartige Erscheinung deutet. In Wahr= heit aber ist jener Held ber leidende Dionysus der Musterien, jener die Leiden der Individuation an sich erfahrende Gott, von dem wundervolle Mythen erzählen, wie er als Knabe von den Titanen zerftückelt worden sei und nun in diesem Rustande als Zagreus verehrt werde: wobei angedeutet wird, baß diese Zerstückelung das eigentlich dionysische Leiden. gleich einer Umwandlung in Luft, Waffer, Erde und Feuer sei, daß wir also ben Zustand ber Individuation als ben Quell und Urgrund alles Leidens, als etwas an sich Berwerfliches, zu betrachten hätten. Aus dem Lächeln biefes Dionnsus sind die olympischen Götter, aus seinen Thränen bie Menschen entstanden. In jener Existeng als zerstückelter Gott hat Dionvsus die Doppelnatur eines grausamen verwilberten Damons und eines milben sanftmutigen Herrschers. Die Hoffnung der Epopten ging aber auf eine Wiedergeburt bes Dionpsus, die wir jest als das Ende der Individuation ahnungsvoll zu begreifen haben: diefem kommenden britten Dionysus erscholl ber brausende Jubelgefang der Epopten. Und nur in dieser Hoffnung giebt es einen Strahl von Freude auf dem Antlit der zerriffenen, in Individuen zertrümmerten Welt: wie es der Mothus durch die in ewige

Trauer versenkte Demeter verbildlicht, welche zum erstensmale wieder sich freut, als man ihr sagt, sie könne den Dionhsus noch einmal gebären."\*)

So lassen die griechischen Tragiser die Welt der homerischen Götter, deren strahlender Glanz schon zu verblassen begann, wieder ausleben und bedienen sich dieser
apollinischen Traumbilder als besonders typischer Symbole,
mit deren Hilfe sie ihre Auffassung vom Weltall in eine
greisdare Form bringen. Unter ihren Händen empfangen
diese plastischen Mythen musikalische Bewegung und dionysische Weisheit. Vom Odem des dionysischen Geistes durchströmt, von der magischen Kraft der Musik belebt, erreicht
der althomerische Mythus seine ausdrucksvollste Form; "noch
einmal erhebt er sich, wie ein verwundeter Held, und
der ganze Überschuß von Kraft, samt der weisheitsvollen
Ruhe des Sterbenden, brennt in seinem Auge mit letztem,
mächtigem Leuchten."\*\*)

Diese Epoche der "tragischen Weisheit" deren höchste Kundgebung er in den Werken des Aschilus sah und deren vernunftmäßigen Außdruck er in der Philosophie Heraklitz zu entdecken glaubte, ist für Nietzsche der Kulminationspunkt der hellenischen Kultur. Als er sechzehn Jahre später zum vollen Bewußtsein seiner selbst gekommen war und einen Kücklick auf das Werk seiner Jugend warf, unterstrich er es als sein vornehmliches Verdienst, daß er in der "Geburt der Tragödie" den tiesen Sinn des dionhsischen Phänomens als Erster erkannt habe. "Die Psychologie des Orgiasmus als eines überströmenden Lebens= und Kraftgesühls, innerhalb dessen selbst der Schmerz noch als Stimulans wirkt, gab mir den Schlüssel zum Begriff des tragischen

<sup>\*)</sup> W. I, 73 flg. \*\*) W. I, 76.

Gefühls, das sowohl von Aristoteles als in Sonderheit von unsern Bessimisten migberstanden worden ist. Tragodie ist so fern davon, etwas für den Bessimismus ber Hellenen im Sinne Schopenhauers zu beweisen, daß fie vielmehr als beffen entscheidende Ablehnung und Gegen= Inftang zu gelten hat. Das Jasagen zum Leben selbst noch in seinen fremdesten und härtesten Problemen, der Wille zum Leben, im Opfer seiner höchsten Typen der eignen Unerschöpflichkeit frohwerbend - bas nannte ich bionysisch, das erriet ich als die Brücke zur Psychologie bes tragischen Dichters. Nicht um von Schrecken und Mitleiden loszukommen, nicht um sich von einem gefährlichen Affekt durch bessen vehemente Entladung zu reinigen — so verstand es Aristoteles -: sondern um, über Schrecken und Mitleid hinaus, die ewige Luft des Werdens felbft zu fein, - jene Luft, die auch noch die Luft am Bernichten in sich schließt . . . "\*)

Indessen machte der dionysische Geist dem wissenschaftlichen Geiste Play. Nachdem der Grieche sich durch die Betrachtung des Schönen und das Bewußtsein des ewigen Willens vom Pessimismus zu erlösen versucht hatte, nahm er seine Zuslucht zu einem dritten Mittel, der vernunftmäßigen Erkenntnis des Weltalls. Auch die Wissenschaft ist ein mächtiges Heilmittel gegen den Pessimismus; ebenso wie der Künstler zum Leben sagt: "Du bist würdig, gelebt zu werden, weil dein Bild schon ist", sagt der Wissende zu ihm: "Ich will dich, denn du bist würdig, erkannt zu werden." Er sindet in der wissenschaftlichen Forschung dasselbe Vergnügen wie der Künstler in der apollinischen

<sup>\*)</sup> W. VIII, 173 fig. Bergl. auch die Lebenserinnerungen von 1888, wiedergegeben bei Frau Förster-Nietziche, II, 1, S. 102 fig.

Bisson. In dieser Hinsicht ist die wissenschaftliche Illusion ebenso wohlthätig wie die apollinische oder dionysische. Aber man darf nicht vergessen, daß die wohlthätige Tugend der Wissenschaft eben im Atte der Forschung und keines-wegs in der gefundenen Wahrheit liegt. Nun aber ist es ein großer Irrtum, in den die Wissenschaft fast immer verfällt, daß sie die Welt nicht allein erkennen, sondern auch leiten und verbessern zu können wähnt. In ihrem ungeschickten Optimismus glaubt sie naiver Weise, daß die Welt in ihrer Gesamtheit wie in ihren Einzelheiten ganz zu begreisen ist, daß die höchste Tugend das Wissen ist, daß Unwissenheit die Quelle aller Laster ist und daß der Mensch alle Tugenden, selbst den tragischen Heroismus, durch die Wissenschaft erreichen kann.

Sokrates ist der erste große Rationalist Griechenlands. Der Verstand war bei ihm so mächtig, daß er in seinem Leben gewissermaßen den Plat des Instinktes einnahm. Der normale Mensch wird von seinem Verstande vor den Irrtümern seiner Instinkte dewahrt; bei Sokrates war das Gegenteil der Fall: der Instinkt, jener vertraute "Dämon", dessen Stimme er zu wiederholten Malen vernahm, warnte ihn — vor den Irrtümern seiner Logik! . . . Obschon ein weniger edler Charakter als die Griechen der tragischen Zeit, wußte er doch seine Zeitgenossen durch die Überslegenheit seiner Dialektif und das Schauspiel eines dewundernswerten Todes zu sascinieren. Er verließ das Leben ruhig und ohne Reue, indem er durch seinen Tod den unerschütterlichen Glauben an seine Ideen und seinen heiteren Optimismus besiegelte.\*)

<sup>\*)</sup> Riehiche ward in der Folge immer feindlicher gegen Sokrates. Er fieht in ihm fpäter den Typus des Plebejers und décadont.

Der sokratische Geist war der Mörder der Tragödie. Vor dem Richterstuhle des Verstandes mußte die dionysiche Tragodie mit Notwendigkeit unterliegen, eben wegen jenes irrationalen, unlogischen "musikalischen" Elementes, bas in ihr lag. Gine Tragodie beweist nichts, sie bringt keine nütliche Wahrheit zu Tage. Bielmehr ist fie von Grund aus unmoralisch, benn fie zeigt bie Zerstörung ber schönften Eremplare der Menschheit. Wenn aber, wie der wissen= schaftliche Optimismus es will, ein notwendiges Band zwischen Wissenschaft, Tugend und wahrem Glücke besteht, wird die tragische Moral zur gefährlichen Reterei. "poetische Gerechtigkeit" muß in den Werken des Geistes triumphieren; die höchste Gattung der Dichtfunst wird, wie es Sofrates wollte, die asppische Fabel. Auch war es nicht allein die tragische Kunft, die Sokrates verdammte, sonbern die ganze hellenische Kultur im allgemeinen; er war der höchste Typus des theoretischen Menschen, mährend die Griechen bem höheren Gesetze bes Instinktes gehorchten: fie wollten bas Leben mächtiger und schöner, er logischer und selbstbewufter. Derniagen erscheint er uns als der ausgesprochene, unversöhnliche Verächter bes Geistes seiner Zeit. befannte unter allen feinen Beitgenoffen, allein "daß er nichts wüßte", und er hatte Recht gegen sie. Indem er alle Berühmtheiten Athens. Politifer und

und den vollen Gegensatz zu dem aristokratischen Griechen des tragischen Zeitalters mit seiner überströmenden Lebenskraft. Der "Rihilismus" des Sokrates verrät sich im Augenblicke seines Todes, wo er zu Kriton sagt: "Ich bin dem Asklepios einen Hahn schuldig"; aber ist dies nicht das Geständnis, daß er das Leben als eine Kranksheit ansah, also das Anzeichen eines faktischen Pessimismus, der seinen schönen, zur Schau getragenen Optimismus Lügen strast? S. W. V, 264 sig., sowie VIII, 68 sig.

Redner, Poeten und Künftler, an sich vorüberziehen ließ, stellte er sest, daß alle diese Menschen, die so selbstgewiß, so überzeugt von ihrem Wissen waren, in Wirklichkeit nur aus Instinkten lebten und handelten, ohne klar zu wissen, was sie thaten. So sah er überall, wohin er seine Blicke schweisen ließ, nichts als Täuschung, Irrtum, thörichten Eigendünkel, und im Namen seiner souveränen Vernunst, im Bewußtsein, daß er der Repräsentant einer neuen Kulturepoche wäre, verdammte er die hellenische Kultur in Vausch und Vogen, ohne auch nur einen Augenblick zu ahnen, daß die alte Welt, die er zertrümmerte, der heraussommenden, neuen Welt unendlich überslegen war. —

Was ist diese Theorie Nietssches über die Entwicklung ber griechischen Rultur vom rein historischen Standpunkte aus wert? Bielleicht ist es unklug, diese Frage schon heute entscheiden zu wollen; sicher ist — und Nietssche wußte das felbst fehr wohl -, daß seine Art, Philologie und Philosophie zu vermischen, ihn in jeder Hinsicht von den Tenbengen trennte, die bei ben Männern ber Wiffenschaft von heute überwiegen. Die positiven Geister, die bestimmte Thatsachen lieben, zu intellektuellen Abenteuern wenig geneigt sind und feine Lust bazu empfinden, sich an Brobleme zu machen, die zu einer wissenschaftlichen Lösung nicht geeignet sind, werben gang gewiß versucht sein, Nietssches Methode unumschränkt zu verurteilen und ohne viele Worte eine Anzahl seiner Sate verwerfen, da sie in völligem Widerspruch mit der Vorstellung stehen, die man sich gewohnheitsmäßig von den Griechen macht. er eines Tages in der Philologie einen Blat einnehmen follte, so tann er dies nur als Bahnbrecher, als Anreger führender Ideen, welche die Männer vom Sandwert zu bewahrheiten oder zu berichtigen haben werden; wenn das "dionnfische Broblem", so wie Nietsiche es gestellt hat, jemals eine Lösung erhielte, die der von ihm flizzierten nabe fommt, so hatte er unbeftreitbar ein Anrecht auf die Erkenntlichkeit und Achtung der Philologen, die ihn fo hart ablaufen ließen. Die Zufunft wird lehren, auf welcher Seite die Wahrheit lag; aber - muffen wir fortfahren selbst wenn diese Ideen Nietsches für die Kenntnis der griechischen Seele keinen objektiven Wert besitzen, so sind fie tropbem von höchster Bedeutung für die Geschichte seines Denkens. "Ich bin ferne davon zu glauben", hat er einmal gefagt, "daß ich Schopenhauer richtig verftanden habe, sondern nur mich selber habe ich durch Schopenhauer ein weniges beffer verstehen gelernt. "\*) Ebenso könnte man sagen: es ist nicht sicher, ob Nietssche die Griechen ver= standen hat; es ist nicht einmal sehr sicher, ob es nüglich ober einfach möglich sei, zu wissen, was die Griechen de facto waren; auch ist das Bild, das man sich vom klassischen Altertum gemacht hat, wohl nicht viel mehr als "die schönste Blüte germanischer Liebessehnsucht nach dem Süden."\*\*) Hingegen ist sicher, daß das Studium der griechischen Antife ben Beariff bes bionpfischen Geistes und ber tragischen Kultur in Nietssche entstehen ließ. Nun aber entsprach dieser Begriff vom Willen, der bei der Borstellung seiner Ewigkeit vor dem Schausviel bes menschlichen Leidens und Todes in Entzückung gerät, einem der tiefften Gefühle der Seele Nietiches und follte jum Angelpunkt feiner Philosophie werben. Welches also auch der innere Wert der "Geburt der Tragödie" sein mag, ihr wird doch immer bas Verdienst bleiben, uns zu zeigen, wie Nietsiche bei Be-

<sup>\*)</sup> W. X, 285. \*\*) W. IX, 6.

rührung mit der hellenischen Kultur seiner selbst bewußt.

3.

Um die Stellung zu befinieren, die Nietzsche im ersten Teile seines Denkerlebens der zeitgenössischen Kultur gegensüber einnahm, könnte man ihn in Unwendung der Formeln, deren Sinn wir soeben näher bestimmt haben, einen tragischen Philosophen nennen, der im Schoße einer sostratischen Kultur lebt.

Nietsiche faßt das menschliche Dasein als heroischen Kampf gegen jeden Frrtum und jede Täuschung auf. betrachtet die Welt mit den Augen des Bessimisten; die Natur erscheint ihm als furchtbare und oft böswillige Kraft, die Geschichte als "brutal und ohne Sinn". Er untersagt es sich gebieterisch, den Verführungen des vulgaren Optimismus nachzugeben; er verschmäht die optimistische Selbstbetrügerei, die alles vortrefflich eingerichtet wähnt in der besten der Welten. Er weigert sich vor allem, zu glauben, daß das Leben uns jemals einen Augenblick mahrer Freude geben kann; er mag sich nicht von jenen Gautelbildern des imaginaren Glückes, vie den Bobel tauschen, gefangen nehmen lassen. Es ist also, nach ihm, der Beruf des höheren Menschen, unerbittlich alles zu bekämpfen, was verwerflich ist, alle Frrtumer zu zerstreuen, alle falschen oder über= schätten Werte anzugeben und sich gegen alle Schwächen, alle Lügen und Feigheiten der Rulturmenschheit erbar= mungslos zu zeigen. "Ich träume eine Genossenschaft von Menschen", schreibt er, "welche unbedingt find, keine Schonung fennen und Bernichter' heißen wollen: sie halten an alles den Makstab ihrer Kritik und opfern sich der Wahrheit. Das Schlimme und Falsche soll ans Licht! Wir wollen nicht vorzeitig bauen, wir wissen nicht, ob wir je bauen können, und ob es nicht das beste ist. nicht zu bauen. Es giebt faule Peffimiften, Refigniften zu denen wollen wir nicht gehören."\*) Das Ideal, das er unserer Bewunderung und Nachahmung empfiehlt, ist ber Schopenhauerische Mensch, ber in bem Bewußtsein, bag bas mahre Blück unmöglich ift, bas materielle und feiste Wohlbehagen des gemeinen Menschen haft und verachtet, alles zerstört, was zerstört zu werden verdient, und unbefümmert um sein eigenes Leiden, unbefümmert auch um das Leiden, das er rings um sich her schafft, auf seinem schmerzensreichen Wege nur durch den unerschütterlichen Willen hochgehalten wird, um jeden Preis mahr und aufrichtig zu sein.\*\*) Nur daß er, statt auf die Verneinung des Lebenswillens auszugehen, diesen Willen, der das ewige Leben will, wie der dionysische Grieche bewundert, verehrt und mit allen Mitteln rechtfertigt. Er ift Beffi= mist; nur daß er aus seinem Bessimismus nicht die Not= wendigkeit der Entsagung, sondern vielmehr die Notwendig= keit des Heroismus folgert: er sieht den Asketismus nicht als ein Ibeal, sondern als ein Symptom von Ermüdung und Entartung an. "Der Pessimismus", versichert er feit jener Zeit, "ift praftisch unmöglich und ohne die Möglichkeit der Konsequenz. Das Nichtsein kann nicht Biel fein." \*\*\*) Und barum halt er, ftatt mit ben Beffi= misten die Erlösung vom Leben und das Streben nach bem Nirvana zu predigen, alles, was zur Stärkung bes Lebenswillens beiträgt, alles, mas bem Dasein ein Ziel oder Interesse mehr giebt, alles, was es lebenswürdiger macht, für "gut".

<sup>\*)</sup> W. X, 376. \*\*) W. I, 427 f(g. \*\*\*) W. 1X, 47.

Wie die Griechen des tragischen Zeitalters ist Nietsiche von Grund aus Individualist und Aristofrat. Was er vor allem an der hellenischen Kultur bewundert, das ist die Fülle von höheren Menschen, die sie hervorgebracht hat. Ja, dies ist ihm der mahre Zweck des Lebens. Der tragische Held, der Schopenhauerische Mensch, ist nicht nur die höchste und schönste Form des Daseins, er ist auch der eigentliche Sinn des Daseins. Wie Flaubert oder Renan ist Nietssche der Meinung, daß ein Bolk nur ein Umweg ber Natur ift, um zu einem Dutend großer Männer zu kommen; er stellt das Princip auf: "Die Menschheit foll fortwährend baran arbeiten, einzelne große Menschen zu erzeugen — und dies und nichts anderes sonst ist ihre Aufgabe."\*) Die Jugend soll also im Kultus des Genius erzogen werben; man foll ihr beibringen, daß fie nur eine einzige Pflicht hat: "bie Geburt und Entwickelung bes Philosophen, des Künftlers, des Heiligen in und außer uns zu beschleunigen und somit an der höchsten Vollendung ber Natur mitzuarbeiten. \*\*\*) Man soll ben jungen Menschen lehren, sich selbst als ein mißlungenes Werk der Natur zu betrachten, aber zugleich das Künstlergenie und die wunder= vollen Absichten dieser unermüdlichen Schöpferin zu ehren, indem er ihr mit allen Kräften zu Diensten ist, bamit ce ihr ein andermal beffer gelinge. Er wird bann einsehen, daß die Selbsterkenntnis - und infolgedeffen das Un= genügen an sich selbst - die Grundlage jeder Kultur ist; er wird dann fagen: "ich sehe etwas Höheres und Mensch= licheres über mir, als ich felber bin; helft mir alle, es zu erreichen, wie ich jedem helfen will, der Gleiches erkennt und am Gleichen leidet: damit endlich wieder der Mensch

<sup>\*)</sup> W. I, 442. \*\*) W. I, 440.

entstehe, welcher sich voll und unendlich fühlt im Erkennen und Lieben, im Schauen und Können, und mit aller seiner Ganzheit an und in der Natur hängt, als Richter und Wertmesser der Dinge. "\*) Bon da an wird man nicht mehr dem bloßen Zufall die Sorge überlassen, das geniale Individuum aus der Masse der Wittelmäßigen hervorgehen zu lassen; im Bollbewußtsein der Ursachen werden die Menschen danach trachten, durch Auslese, durch passende Erziehung eine Rasse von Selden hervorzubringen. "Man kann durch glückliche Ersindungen das große Individuum noch ganz anders und höher erziehen, als es dis jest durch die Zufälle erzogen wurde. Da liegen noch Hossenungen: Züchtung der bedeutenden Menschen. "\*\*)

Nietssche weicht vor keiner Konsequenz seiner Lehre zurück, felbst vor der härtesten und grausamsten nicht. Er weiß, daß die Hervorbringung der Aristokratie ein heer von Sklaven nötig macht; er fagt rückhaltlos "daß zum Wesen einer Rultur bas Sflaventum gehöre: eine Wahrheit freilich, die über den absoluten Wert des Daseins keinen Zweifel übrig läßt. Sie ist ber Beier, ber dem prometheischen Förderer der Kultur an der Leber nagt. Das Elend der mühfam lebenden Menschen muß noch gesteigert werden, um einer geringen Anzahl olym= pischer Menschen die Produktion der Kunstwelt zu ermög= lichen."\*\*\*) Der Fortschritt der Kultur hat also keineswegs die Unterstützung der Schwachen zur Folge; die Arbeiter bes 19. Jahrhunderts sind um nichts glücklicher, als die Stlaven des Perikles, und wenn unserer wissenschaftlich optimistischen Epoche eine Zeit der tragischen Kultur folgte, wie sie Nietssche ersehnt, murde das Los der Arbeiter und

<sup>\*)</sup> W. I, 443. \*\*) W. X, 375. \*\*\*) W. IX, 98.

Elenden um nichts beneidenswerter sein. Statt von einer Rapitalistenklasse ausgebeutet zu werden, die jedes Abels, jeder Größe bar ift, wurden sie eine glorreiche und groß= artige Auslese von Genien hervorbringen, aber Sklaven fein, wie vorher. Der tragische Mensch hat also nicht allein den Haß und die Rache der Unterdrückten, der Barias der Gesellschaft, gegen sich; er muß auch noch einen ganz anders gefährlichen Feind besiegen: das Mitleid, das sein eigenes Berg zerreift und ihn, wenn er ihm folgte, dazu triebe, dem materiellen Glücke der Menschheit die Rultur zu opfern. Er stößt sich an dem unerbittlichen, bas ganze Weltall regierenden Gefete, daß er, leben will — ober vielmehr, der verurteilt ist, in dieser Welt des Leidens und Sterbens zu leben —, auch jenen schmerzlichen inneren Widerspruch ertragen muß, der just das Wesen alles Lebens, alles Werdens bilbet. "Jeder Alugenblick frift ben vorhergehenden, jede Geburt ift ber Tod ungähliger Wesen; Zeugen, Leben und Morden ift eins. Deshalb dürfen wir auch die herrliche Kultur mit einem bluttriefenden Sieger vergleichen, der bei feinem Triumphzuge die an seinen Wagen gefesselten Besiegten als Stlaven mitschleppt."\*)

Wir müssen also, schließt Nietssche, wenn wir ehrlich gegen uns selbst sein wollen, auf jede optimistische Selbsttäuschung verzichten. Der Europäer von heute, der sich in seinem naiven Rationalismus einbildet, daß die Wissenschaft zum Glücke führt, und das Glück Aller als Endzweck jeder Civilisation ansieht, versucht das Elend der Sklavenbevölkerung zu leugnen, welches jedoch die conditio sine qua non der modernen Gesellschaft ist; er möchte die

<sup>\*)</sup> W. IX, 99 flg.

Sträflinge der Arbeit über ihre mahre Lage täuschen, indem er ihnen "die Würde der Arbeit" rühmt, und den Bankerott der Wissenschaft verhehlen, indem er proklamiert, daß es edler sei, sein Brot "im Schweiße seines Angesichts" zu verbienen, als mußig zu leben: - fürwahr, eine armselige Sophisterei, die heutzutage keinen mehr täuscht, weber die Broletarier, die Socialisten sind, noch die Reichen, die in ihr Recht, zu genießen, fein Vertrauen mehr haben. wir doch ohne Umschweife zu, daß die Sklaverei die schmachvolle und betrübliche Rehrseite jeder Civilisation ift! Man kann sie milbern, sie weniger schmerzhaft machen; man kann dem Anechte die Annahme seines Loses erleichtern — das Mittel= alter mit seinem Feudal-System steht in dieser Hinsicht über der Neuzeit; — aber so lange es eine Gesellschaft giebt, wird es auch Mächtige und Privilegierte geben, deren Glück auf dem Elend einer unterdrückten und zu ihren Gunften ausgebeuteten Menge beruhen wird.\*) —

Durch seine Instinkte, Theorieen und Hoffnungen befand sich Nietziche also im unbedingten Gegensatze zu den herrschenden Tendenzen seiner Zeit. Die zeitgemäße Kultur ist in der That wesentlich sokratisch. Der Anhänger der modernen Ideen ist naiv und entschlossen rationalistisch; er ist überzeugt, daß sie den Menschen zum Glücke führen müssen, und er sieht das allgemeine Glück im Schoße einer wohlgeordneten Gesellschaft als das Ideal an, dem die Menschheit zustrebt. So sah sich Nietzsche mit seinen aristokratischen Instinkten und tragischen Überzeugungen im inneren Gegensatze zu seinen Zeitgenossen im allzgemeinen und seinen deutschen Landsleuten im besonderen. Kurz nach der Gründung des neuen Reiches, damals, als

<sup>\*)</sup> W. IX, 100 flg.

die deutschen Heere mit dem Rufe "Gott mit uns!" gesiegt hatten, erklärte er seine tiefe Abneigung gegen das Christentum. Damals, als die Deutschen mit Begel und der historischen Schule an die höhere Würde und Berechtigung des Staates bem Individuum gegenüber glaubten, begeisterte er fich für bas Individuum und zeigte sich sehr steptisch gegen die Bedeutung der Rolle, die dem Staate in Dingen der Rultur Damals, als man es überall nachsprach, daß der wahre Sieger von Sadowa und Sedan der deutsche Schulmeister wäre und daß die germanische Kultur die französische besiegt hätte, behauptete er, daß es gar keine deutsche Kultur gabe, während die Franzosen wirklich eine nationale Kultur hätten; daß die Deutschen "Barbaren" wären und blieben und sich darum ohne jegliche Berechtigung für civilisiert hielten; daß die Siege von 1870, die fie in dieser Illufion bestärkten, für die Sieger verhängnisvoll werden und den beutschen Geist zu Gunften des deutschen Reiches töten könnten. Damals, als der deutsche Chauvinismus ins Kraut ichok. blieb er in seinem Innern gleichgültig gegen jede patriotische Überhebung; während die Donner der Schlacht von Wörth durch ganz Europa hallten, dachte er in einem ftillen Albenthale über das Problem des griechischen Geistes nach; etwas später, unter den Mauern von Meg, war es immer noch die Runft und das Leben der Griechen, die sein Denken in Anspruch nahmen; und endlich, als der Friede unterzeichnet war, drückte er ben Gedanken aus, daß die Ara der Nationalitäten zu Ende ginge, daß wir in eine Beriode ber europäischen Rultur einträten, und bag ein Freigeist sich über die zufälligen Abneigungen erheben mußte, welche bie Bolfer trennen. "Es ift fo fleinstädtisch, sich zu Ansichten verpflichten, welche ein paar hundert Meilen weiter schon nicht mehr verpflichten. Drient und

Occident sind Kreidestriche, die uns jemand vor unsere Augen hinmalt, um unsere Furchtsamkeit zu narren. will den Versuch machen, zur Freiheit zu kommen, fagt sich die junge Seele; und da sollte es sie hindern, daß zufällig zwei Nationen sich haffen und bekriegen, oder daß ein Meer zwischen zwei Erdteilen liegt, ober bag rings um sie eine Religion gelehrt wird, welche doch vor ein vaar tausend Jahren noch nicht bestand?"\*) Nietssche erfannte deutlich, daß seine gange Art, zu fühlen und zu benten, die Vorurteile seiner Zeit vor den Ropf ftieß; er empfand sich als "unzeitgemäß", um uns eines Ausbruckes zu bedienen, den er in dieser Zeit geschaffen; er konstatierte, baß er an ben Dingen, die seine Bolfsgenoffen begeisterten, feinerlei Bergnügen finden konnte und umgekehrt, daß Unternehmungen, die ihm für den Fortschritt der europäischen Kultur wesentlich schienen, wie z. B. Wagners großartiger Plan, ein Muftertheater in Bayreuth zu schaffen, fie nicht im mindesten berührten. Als er im Frühjahr 1873 mit Wagner und allen seinen Freunden glaubte, daß das Werk von Bayreuth an der Teilnahmlosigkeit des Bublifume endgültig scheitern würde, empfand er ein unwiderstehliches Bedürfnis, seinen Zeitgenoffen unangenehme Wahrheiten ins Gesicht zu schleubern und ihnen mit lauter und vernehmlicher Stimme den Ausdruck feiner Abneigung und Misachtung zu erklären. Dies war der Ursprung feiner "Unzeitgemäßen Betrachtungen". \*\*)

<sup>\*)</sup> W. I, 390.

<sup>\*\*)</sup> Außer ben vier "Unzeitgemäßen", die er von 1873 bis 1876 veröffentlicht hat, plante Niepiche noch eine große Zahl von andern, die nicht vollendet worden sind, oder deren Inhalt in "Mensche liches Allzumenschliches" übergegangen ist. In Bb. X ber Gesamts Ausgabe findet sich eine Reihe von Stizen zu ben "Unzeitgemäßen",

Die erfte "Unzeitgemäße" richtet fich gegen ben berühmten Kritifer David Strauß und gegen bas Buch "Der alte und ber neue Glaube", in welchem biefer feine Meinungen über Religion und Kultur zusammengefaßt hatte; insonderheit gegen den zweiten Teil dieses Buches, wo der Autor sein Ideal der zufünftigen Gesellschaft ent= In Wirklichkeit griff Nietssche weniger die Berson Straufens und bas Werk felbst an, als die Menge seiner Bewunderer, die in dem Glaubensbekenntnis des alternden aroken Mannes das lette Wort des fortschrittlichen Geistes erblickten. Der Feind, den er aufs Korn nimmt, ift der Philister, nicht mehr der "verschämte" Philister oder der "gemütliche" Philister, sondern der selbstzufriedene Philister. ber sich mit Bilbung bruftet, ber "Bilbungsphilister", wie er ihn tauft, und beffen vollendeten Typus er in Strauf erblickt. Dieser Philister liegt einem ehrbaren Sandwert ob. er ift Beamter, Militar, Handelsmann; aber er halt es nichtsbestoweniger für seine Ehrenpflicht, sich für alle großen Fragen der Zeit zu interessieren, über die letten Fortschritte der Wissenschaft sich auf dem Laufenden zu erhalten, die Geschichte der Vergangenheit kennen zu lernen, sich für die Wiedergeburt des deutschen Reiches zu begeistern und an ber Lefture ber beften Schriftsteller ober an ben Meisterwerfen der deutschen Musik sich zu erbauen. Strauß alaubt nicht an das Paradies der Christen, noch selbst an bas Dasein Gottes: aber man braucht keine Angst zu haben: obgleich Atheist, ist er nichtsbestoweniger ber beste Mensch von der Welt . . . Er hütet sich wohl, seinen Getreuen zu

betitelt: "Die Stadt", "Der Weg zur Freiheit", "Der Staat", "Über Lesen und Schreiben", und vor allem eine sehr ausgedehnte Studie "Wir Philologen", die mehrere Gedanken, welche später im Zarathustra noch entwickelt werden sollten, schon im Keime enthält.

offenbaren, daß diese Welt eine blinde herzlose Maschine ist, und daß der Mensch wohl Acht geben muß, um nicht von ihren Räbern erfakt zu werben; er lehrt im Gegenteil, daß "die Notwendigkeit, mit anderen Worten die Verkettung von Urfache und Wirfung im Weltall, die Vernunft felbst ift," - mas auf die Bergöttlichung der Wirklichkeit und bie Anbetung bes Erfolges hinausläuft. Ebenfo bringt er in der Moral keine gefährliche Neuerung; er wird 3. B. dem Individuum nicht teck zu empfehlen wagen, es solle alle seine Fähigkeiten entwickeln und ohne Ginschränkung und Gewissensbisse sich ausleben, sondern er wird, nachdem er die natürliche Ungleichheit der Menschen festgestellt hat, iene Bhrase nachhinken laffen, die ihm alle Vorschriften der traditionellen Moral wieder herzustellen erlaubt: "Bergiß in keinem Augenblick, daß alle andern gleichfalls Menschen, d. h. bei aller individuellen Verschiedenheit dasselbe wie du, mit ben gleichen Bedürfnissen und Unsprüchen wie du, sind ..." Überhaupt — und dies reizte Nietssche am meisten — nimmt Strauß an dem Miftrauen der Philifter gegen geniale Naturen teil: er behandelt alles, was über die bescheidene Sphäre des ihm Verständlichen hinausgeht, als "trankhaft"; er erklärt, daß Beethovens IX. Symphonie nur denen gefallen könne, die das Barocke für genial und das Formlose für erhaben halten: er glaubt Schopenhauer, den er verabscheut, mit diesem anmutigen Scherze abzuthun: Wenn die Welt schlecht ist, so ist das Denken, das sie benkt, auch schlecht; "ift aber ein Denken, das die Welt für schlecht er= flärt, ein schlechtes Denken, so ist ja die Welt vielmehr aut." Für Nietsiche ist Strauß der Typus der anspruchs= vollen Mittelmäßigkeit, die ihr höheres Daseinsrecht proklamiert: er ist ein Jeigling bes Gedankens, ber stets auf halbem Wege stehen bleibt und nicht magt, seine Gedanken

bis zu Ende zu denken; er ist ein Optimist, der die Augen vor den notwendigen Leiden der Menschheit seige schließt, ein Philister, der es für die höchste Pflicht aller erklärt, als Philister zu leben, und, anstatt die Entwickelung genialer Individuen zu fördern, ihnen das Recht zu leben bestreitet, sobald sie sich über die gemeine Mittelmäßigkeit erheben.

In ber zweiten "Unzeitgemäßen" befaßt fich Nietsiche nicht mehr mit einem Menschen ober einer Rlasse von Menschen, sondern mit einem nach seiner Meinung gefähr= lichen Mikbrauche der modernen Bildung, dem Mikbrauche der Historie. Sie ist ein wohlthätiger Faktor jeder Rultur, fo lange fie bem Leben bient, so lange fie durch Rat und Lehre zum Befferleben verhilft. Die monumentale Historie stellt den Menschen der That vor die unsterblichen Werke der Vergangenheit und spornt sein schöpferisches Bermögen an, indem sie ihn reigt, sich ber großen Menschen ber Vergangenheit würdig zu erweisen, ihre glorreiche Tradition fortzusegen, und, statt im Gemeinen und Mittelmäßigen, im Genuß der Gegenwart zu leben, das Ibeal ber Menschheit weiter und höher zu tragen. Die antiqua= rische Geschichte, welche die Liebe und Achtung für tote und ferne Dinge lehrt, ift eine unschätbare Wohlthat für Menschen und Bölfer, die von den Berhältniffen wenig begünftigt werben ober in einer ungünftigen Umgebung leben; ihnen verschönert sie die Gegenwart mit Hilfe der Vergangenheit und verbreitet über ihr bescheibenes ober mühseliges, dunkles ober gefährliches Dasein einen Hauch garter und tröftlicher Poefie. Die fritische Historie endlich, welche die Vergangenheit vor den Richterstuhl der Vernunft fordert, prüft jene peinlich und verdammt sie endlich -"benn alles, was besteht, ift wert, daß es zu Grunde 5\*

geht" - und beshalb auch verbammlich. Sie ift eine kostbare Waffe für alle, welche die Last der Vergangenheit brudt, und die sich davon frei machen wollen, um das Leben fortseten zu können. Aber die Geschichte wird zu einer furchtbaren und schäblichen Macht, sobald sie sich als Wiffenschaft unabhängig vom Leben erhebt und ben Anspruch erhebt, einen unbedingten Wert "an sich" zu haben, sobald sie die Devise annimmt: fiat veritas, pereat vita. Anstatt lebenfördernd zu sein, wird sie dann lebens= feindlich und verderbenbringend. Sie erfüllt den Menschen mit einer Menge unfruchtbarer Renntnisse, die ihn zum Konversations-Legison machen, anstatt ihn zur That zu treiben: mehr noch: fie hemmt die Entwickelung feiner Berfönlichkeit, erweckt in ihm das niederdrückende Gefühl, daß er ein Epigone, ein Spätgeborener ist, ber nur noch imftande ift, Geschichte zu lernen, aber nicht mehr, Geschichte zu machen. Jedoch, wenden die Verteidiger der hiftorischen Bildung ein, hat die Geschichte, in Ermanglung anderer Berdienste, wenigstens den Borteil, daß sie uns lebrt. Menschen und Dinge mit objektiver Billigkeit zu beurteilen. Dem ist nicht so, antwortet Nietssche; in Wirklichkeit nennt man den Siftorifer "objektiv", der die Borurteile seiner Reit zum Makstabe ber Vergangenheit macht, und "subjektiv" den, ber sich von den herrschenden Ideen losmacht: auch ist es keineswegs von Nuten, wenn der Historiker "unparteiisch" ist, anders gesprochen: wenn er sich ben Problemen, die er erforscht, als gleichgültiger Zuschauer gegenüberftellt. Im Gegenteil ift ber allein würdig, Geschichte zu schreiben, welcher am besten am Gebäude ber Gegenwart mitbaut. "Geschichte schreibt ber Erfahrene und Überlegene. Wer nicht einiges größer und höher erlebt hat als alle, wird auch nichts Großes und Hohes

aus der Vergangenheit zu deuten wissen. Der Spruch der Vergangenheit ist immer ein Orakelspruch: nur als Baumeister der Zukunft, als Wissende der Gegenwart werdet ihr ihn verstehn."\*) Die lette verhängnisvolle Folge der übermäßigen Entwicklung des historischen Sinnes ist die, daß er die empörendste Form des Optimismus, die Anbetung der brutalen Thatsache, die Vergötterung des Erfolges begunftigt. Der Hiftorifer glaubt im "Welt= prozeß" die Spur irgend einer höheren Bernunft zu seben; er zerbricht sich den Ropf, wie diese Entwicklung wohl an= gefangen hat und worauf sie hinausläuft. Nun aber ist der Mensch niemals groß gewesen, außer wenn er sich gegen die Notwendigkeit aufgelehnt, gegen den blinden und blöden Zufall angekämpft hat, turz, wenn er er felbst gewesen ist; auch ift die mahre Geschichte nicht die der Massen, sondern der genialen Individuen. "Es wird eine Zeit kommen", schließt er, "in der man überhaupt nicht mehr die Massen betrachtet, sondern wieder die Einzelnen, die eine Art von Brude über den muften Strom des Werdens Diese setzen nicht etwa einen Prozeß fort, sondern leben zeitlos=gleichzeitig, bank der Geschichte, die ein solches Busammenwirken zuläßt, fie leben als die Genialen= Republik, von der einmal Schopenhauer erzählt; ein Riese ruft dem andern durch die öben Zwischenräume der Zeiten zu, und ungeftort durch mutwilliges, lärmendes Bezwerge, welches unter ihnen wegfriecht sett sich das hohe Beistesgespräch fort. Die Aufgabe der Geschichte ist es, zwischen ihnen die Mittlerin zu fein und so immer wieder gur Erzeugung des Großen Anlaß zu geben und Kräfte zu ver= leihen. Rein, bas Riel ber Menschheit kann nicht am

<sup>\*)</sup> W. I. 337.

Ende liegen, sondern nur in ihren hochsten Erem= plaren." \*)

4.

In ben "Unzeitgemäßen Betrachtungen" begnügt fich Nietssche indessen nicht damit, die Tendenzen der gegenwärtigen Zeit, die er für verdammlich oder gefährlich hält, zu befämpfen; er beginnt zugleich, an dem Gebäude der Bukunft zu bauen. Er sucht in unserer zeitgenössischen Rultur nach Vorzeichen einer Richtungs-Veränderung, einer Reform bes öffentlichen Geistes, einer Wiedergeburt bes bionysischen Wesens. Er sucht nach Genien ber Zeit, welche würdig sind, die Jugend einem neuen Ziele ent= gegenzuführen und bem entnervenden Optimismus, dem herabstimmenden Rultus des materiellen Wohllebens zu entreißen. Er sucht nach Erziehern für sich selbst, die ihm zu deutlicher Selbsterkenntnis verhelfen und ihm offen= baren, was er ist, und wohin er geht. Diese Meister und Erzieher glaubte Nietsiche vornehmlich in Schopenhauer und Wagner gefunden zu haben.

In die Schopenhauerische Philosophie wurde er gegen Ende des Jahres 1865 eingeweiht, damals, als er in Leipzig Philosogie studierte. Der Zufall wollte, daß er bei dem Buchhändler Rohn die "Welt als Wille und Vorsstellung" kaufte.\*\*) Vom ersten Augenblick an überwältigten ihn die großartigen Perspektiven, die jenes Buch ihm ersöffnete, und mehr noch die Persönlichkeit des Philosophen selbst, den er durch sein Werk hindurch erriet. "Ich geshöre", sagte er später selbst, "zu den Lesern Schopenshauers, welche, nachdem sie die erste Seite von ihm ges

<sup>\*)</sup> W. I, 364.

<sup>\*\*)</sup> Frau Förster=Niepiche, I, 281 fig.

lesen haben, mit Bestimmtheit miffen, daß fie alle Seiten lesen und auf jedes Wort hören werden, das er überhaupt gesagt hat. Mein Vertrauen zu ihm war sofort ba und ist jest noch dasselbe wie vor neun Jahren. "\*) billigte — wenigstens provisorisch und unter Vorbehalt seine hauptfächlichsten Hypothesen. Wir haben vorhin aesehen, daß Nietsiche in der Geburt der Tragodie die Schopenhauerischen Theorien vom Willen als vom "Ding an sich", von der Individuation als der Ursache alles Leidens, und von der Musik als dem unmittelbaren Ausbruck des Willens zur Grundlage seiner Erörterungen machte. In demfelben Werke feiert er Schovenhauer als den Meffias einer tragischen Kultur, welche bestimmt ist, die "sofratische" Kultur der Neuzeit zu erseten, und deren wichtigstes Mertmal es ist, "daß an die Stelle der Wissenschaft als höchstes Riel die Weisheit gerückt wird, die sich, ungetäuscht durch die verführerischen Ablenkungen der Wissenschaften, mit unbewegtem Blide bem Gesamtbilbe ber Welt zuwendet und in diesem das ewige Leiden mit sympathischer Liebes= empfindung als das eigne Leiden zu ergreifen sucht." \*\*) Im Jahre 1872 fehrt berfelbe Gebanke in einem kleinen Auffate über "Das Verhältnis der Schopenhauerischen Philosophie zu einer deutschen Kultur", wieder, einem Auffate, der die wesentlichen Gedanken der drei "Unzeit= gemäßen" im Reime enthält. \*\*\*) 1874 endlich erflärt Nietssche in seiner britten Unzeitgemäßen "Schopenhauer als Erzieher" seine tiefe Dankbarkeit gegen ben Denker, ber ihn in das Leben des Beistes eingeführt hat, und er= örtert ben heilfamen Ginfluß, den die Ibeen des großen Beffimiften auf die moberne Seele ausüben konnen. Der

<sup>\*)</sup> W. I, 398. \*\*) W. I, 128. \*\*\*) W. IX, 365 fig.

Mensch von heute, sagt er, sucht sich felbst; aber um seine wahre Natur, sein wahres Ich, zu entwirren, kann ihm nichts nüglicher sein, als ein Meister, der ihm zwar feinen besonderen Weg vorschreibt, oder Mittel zur Ausbehnung seines Wirkungstreises an die Sand giebt, wohl aber ein Erzieher ift, der ihn von allem frei macht, was ihn daran hindert, in dieses dunkle und verborgene Selbst einzudringen, das sich bei uns allen im Grunde unseres Wesens verbirgt. Diesen Meister hat Nietsiche in Schopen= hauer gefunden. Er sah in ihm vom ersten Augenblick an einen Philosophen von völliger intellektueller Recht= schaffenheit und ausgesuchter Aufrichtigkeit in allem, was er geschrieben hat. "Schopenhauer redet mit sich: ober, wenn man sich durchaus einen Zuhörer denken will, so bente man fich ben Sohn, welchen ber Bater unterweift. Es ist ein redliches, berbes, gutmütiges Aussprechen, vor einem Hörer, der mit Liebe hört. Solche Schriftsteller fehlen uns. Das fräftige Wohlgefühl des Sprechenden umfängt uns beim ersten Tone seiner Stimme; es geht uns ähnlich wie beim Eintritt in den Hochwald, wir atmen tief und fühlen uns auf einmal wiederum wohl. Sier ist eine immer gleichartige ftarkende Luft, so fühlen wir; hier ist eine gewisse unnachahmliche Unbefangenheit und Natürlichkeit, wie sie Menschen haben, die in sich zu Sause und zwar in einem sehr reichen Sause Berren sind."\*) In Schopenhauers Schule lernte Rietsiche den Blick für die Realität wie sie ift, in ihrer ungeschminkten Säklichkeit und mit allen ihren Leiben, die sie mit sich bringt. Er lernte auch, daß der Benius gegen seine Zeit kampfen muß, um ein völliges Selbstbewuftsein zu erlangen, und daß er im

<sup>\*)</sup> W, I, 398 flg.

Rampfe mit den Vorurteilen, Schwächen und Lastern seiner Reitgenossen seine eigene Individualität läutert, indem er alle fremden und parasitischen Elemente, die von außen her in ihn eingedrungen sind, ausscheidet und das reine Gold seines Genius von den Schlacken und Zusätzen reinigt, Endlich und vor allem fand Nietssche in die es enthält. Schopenhauer jene Definition des tragischen Lebens, wie er sie selbst faßte. "Gin glückliches Leben ist unmöglich: .bas Höchste, was der Mensch erlangen kann, ist ein heroi= scher Lebenslauf. Einen solchen führt der, welcher, in irgend einer Art und Angelegenheit, für das allen irgend= wie zu aute fommende mit übergroßen Schwierigkeiten kämpft und am Ende siegt, dabei aber schlecht oder gar nicht belohnt wird. Dann bleibt er am Schluß, wie der Bring im Re corvo des Gozzi, versteinert, aber in edler Stellung und mit großmütiger Bebarbe fteben. Sein Undenken bleibt und wird als das eines Heros gefeiert; sein Wille, durch Mühe und Arbeit, schlechten Erfolg und Unbank ber Welt ein ganzes Leben hindurch mortificiert, er= lischt in der Nirwana."\*) Nietsiche glaubte in Schopen= philosophischen bauer den modernen Ausdruck bionnfischen Weisheit gefunden zu haben, die er an den Griechen so bewunderte.

Und ebenso, wie es Schopenhauer vergönnt war, den Genius nicht allein in sich, sondern auch außer sich kennen zu lernen und in der Person Goethes eines der wunder-vollsten Exemplare des freien und starken Menschen bewundern zu können, ebenso hatte auch Nietziche das Glück, die intime Bekanntschaft eines der mächtigsten Genien der Neuzeit, Richard Wagners, zu machen.

<sup>\*)</sup> Citiert von Rietiche, W. I, 429.

Seine Bewunderung für Wagner geht bis auf feine Nachdem er bis zum fünfzehnten Jugendjahre zurück. Jahre ein ausschlieflicher Bewunderer der streng klassischen Musik, ein Verehrer Mozarts, Handns, Schuberts, Mendelsohns, Beethovens und Bachs und ein entschiedener Berächter ber "Rufunfts=Musik eines Liszt und Berlioz" gewesen war, begann er schließlich boch an Wagners Werken Geschmack zu finden, und seine Bewunderung stiea zum Enthusiasmus, seit er "Triftan und Isolbe" fannte. Im Jahre 1868 wurde er mit Wagner während eines Aufenthaltes des Meisters in Leipzig bei der Familie Brochaus persönlich bekannt. Schon im folgenden Jahre ward er, wie wir bereits bemerkt haben, einer der Vertrauten Bagners und besuchte ihn häufig in seiner Ginsiedelei Triebschen. "Wir haben einige Jahre alles Große und Rleine gemeinsam gehabt; es gab ein Vertrauen ohne Grenzen", schrieb Nietssche noch im Herbst 1888 an Brandes.\*)

Gegen Ansang des Jahres 1872, nach der Bersöffentlichung der "Geburt der Tragödie", erreichte die Freundschaft des jungen Philosophen zu dem großen Künstler ihren Gipsel. "Ich habe mit Wagner eine Alsliance geschlossen", schrieb er in dieser Zeit an einen seiner Freunde; "du kannst dir gar nicht denken, wie nahe wir uns jetzt stehen und wie unsere Pläne sich berühren. "\*\*) In seinem Wunsche, seine Anhänglichkeit nicht allein durch Worte, sondern auch durch Thaten zu beweisen, war er

<sup>\*)</sup> Brandes, "Menschen und Werke", Frantfurt 1895; S. 139.

<sup>\*\*)</sup> Frau Förster-Nietsiche, II, S. 203. Alle biographischen Details über die Freundschaft zwischen Nietsiche und Wagner entnehme ich diesem Buche. S. besonders Bb. I, S. 72 sig., 74 sig., 185 sig., 277, 288 sig.; Bb. II, S. 18 sig., 201 sig.

im Frühjahr besselben Jahres im Begriff, seine Universi= tätslaufbahn aufzugeben, um eine Bortragsreise zu gunften des Werks von Bayreuth zu unternehmen. siedelung Wagners nach Bayreuth im April 1872 änderte nichts an seinen Beziehungen zu ihm: Nietsche besuchte ihn in seinem neuen Wohnsitze zu verschiedenen Malen und wohnte insonderheit dem Künstlerfeste am 22. Mai 1872 bei, als der Grundstein des Wagner-Theaters gelegt Im Juli 1876 fam er, einer bringenden Ginladung des Meisters entsprechend, nach Bapreuth, um den letzen Broben der Tetralogie und dem endgültigen Triumphe des großen reformatorischen Werkes beizuwohnen. Wenige Tage vor seiner Ankunft sandte er an seine Freunde ein Exemplar seiner vierten Unzeitgemäßen "Richard Wagner in Bapreuth", einer tiefgreifenden und lichtvollen Analyse ber fünftlerischen und moralischen Persönlichkeit Wagners und eine begeifterte Berteibigung des großen reformatori= schen Werkes, das er zum auten Ende geführt hatte. nannte Wagner einen modernen Aschplus, bei welchem die tragische Weisheit sich nicht mehr, wie bei Schopenhauer, in philosophischer Form, sondern in der lebendigen und konfreten Form unvergleichlicher Runftwerke äußere. Er fah in ihm einen "bionpfischen Genius", ber die Welt ber Gefühle, die ihn durchwogte, nicht allein durch die Sprache ausdrückte und somit ein "dithprambischer Dramatifer" mar, fondern in mundervoller Synthese alle Ginzel= fünste bes Schauspielers, Musikers und Dichters vereinigte, um der Außenwelt mitzuteilen, was er empfand. "Wie man sich nun auch die Entwicklung des Urdramatikers vorstellen möge, in seiner Reife und Vollendung ift er ein Gebilde ohne jede Hemmung und Lücke: der eigentlich freie Künstler, ber gar nicht anders kann, als in allen

Rünften zugleich benten, der Mittler und Verföhner zwischen scheinbar getrennten Sphären, ber Wiederhersteller einer Gin= und Besamtheit bes fünftlerischen Bermögens, welche gar nicht erraten und erschlossen, sondern nur durch die That gezeigt werden kann."\*) Wagners großes Werk, die Schöpfung eines Musit=Dramas, in dem die griechische Tragodie wieder auflebte, und die Verwirklichung dieses Dramas in Bahreuth ift ein Ereignis erften Ranges in der Geschichte der europäischen Kultur. Es will nichts geringeres, als eine Wiedergeburt ber griechischen Kultur im Schoffe ber modernen Welt sein. In dem Gebäude ber Rultur hält und stütt in der That eins das andere, und es ist nicht möglich, die Kunst des Theaters ernstlich und aufrichtig zu reformieren, ohne zugleich wesentliche Neuerungen in Sitte und Staat, in Erziehung und Verkehr hervorzurufen. Der Triumph des Werkes von Bayreuth fann, wenn er endaültig und dauernd ist, als die Morgen= rote einer neuen Ara begrüßt werben. -

Einige Wochen, nachdem er seine Verteidigung Wagners geschrieben, verließ Nießsche Bayreuth, enttäuscht, müde und traurig bis zum Tode: der schönste Traum seiner Jugend war plötzlich zerronnen; seine Begeisterung für Wagner war zu Ende. Wie hat sich diese Entwickelung vollziehen können?

5.

Nietzsche erzählt in einer seiner Vorreben, daß die Mehrzahl seiner Schriften durchaus nicht seine Gefühle zur Zeit der Niederschrift wiederspiegeln, sondern Überlebtes darstellen, also von Gedanken reden, die bereits neuen Ideen Plat

<sup>\*)</sup> W. I, 540 flg.

gemacht haben. So stammte "Schopenhauer als Erzieher" aus einer Zeit, wo er schon nicht mehr an ben Bessi= mismus und an Schopenhauer glaubte. So war auch "Richard Wagner in Bayreuth", wie er später felbst fagte, "eine Huldigung und Dankbarkeit gegen ein Stuck Bergangenheit von mir, gegen die schönste und gefährlichste Meeresstille meiner Fahrt ... und thatsächlich eine Los= lösung, ein Abschiednehmen. "\*) Die neuen Dokumente, die in biesen letten Jahren veröffentlicht worden find und uns in ben Stand fegen, die Entwicklung feines Denkens bis in die kleinsten Einzelheiten zu verfolgen, bestätigen nicht allein diese Behauptung Nietsiches, sie beweisen auch un= widerleglich, daß er zu berfelben Zeit, wo er in seinen zur Beröffentlichung bestimmten Schriften jedes Wort, das fein Lob Schopenhauers oder Wagners enthielt, forgfältig vermied, in seinen Gedanken weit entfernt war, sich der Autorität dieser beiben Meister bedingungslos zu unterwerfen, vielmehr fräftig daran arbeitete, sich von ihrer Herrschaft loszumachen. Wir sehen, daß er sich von Anfang an in wesentlichen Bunften der Lehre von Schopenhauer trennt; er heat seit 1867 Zweifel an den funda= mentalen Sppothesen bes gangen Systems, an den Attributen, die Schopenhauer bem Willen zuerkennt, an dem Willen als Wefen der Welt, und felbst am Vorhandensein eines Dinges an sich.\*\*) Sehr früh weist er auch die pessimistischen Schlußfolgerungen des Schopenhauerischen Systems streng zurück: er will weder Resignation noch philosophischen Nihilismus, er treibt die Skepsis so weit,

<sup>\*)</sup> W. III, 4.

<sup>\*\*) &</sup>quot;Fragment einer Kritit ber Schopenhauerischen Philosophie", citiert von Frau Förster-Niepsche; I, S. 343 fig.

"über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne" nachzudenken; und die Folge seines Nachdenkens ist die Berdammung ber Philosophie ber "besperaten Erkenntnis", welche die Wahrheit um jeden Breis will, und sollte sie selbst das Dasein der Menschheit der Wissenschaft opfern. Er preift die tragische Beisheit, die jede Metaphysik geleugnet hat, "bie Erkenntnis in den Dienst ber besten Lebensform stellt" und der Runft die Rechte wiedergiebt, die ihr die Wissenschaft zu nehmen beansprucht; er kommt zu bem Schluffe, daß es für den Menschen notwendig ift, "die Ilusion zu wollen."\*) — Über Wagner urteilt Rietsche nicht weniger frei; bereits im Jahre 1866 findet er, daß in der Walkure die großen Schönheiten durch ungeheure Hählichkeiten und Mängel aufgewogen werden.\*\*) Berlaufe seiner Borftudien zur "Geburt ber Tragobie" skizziert er, um das Auftreten bes Chors in ber IX. Sym= phonie zu erklären, eine Theorie, die der Wagnerschen\*\*\*) geradezu widerspricht. Ein anderes Mal setzt er dem Waanerschen Beariffe des Musikbramas einen von Grund aus verschiedenen entgegen; er möchte den Sanger in bas Orchester bannen und auf der Bühne nur eine einfach mimische Handlung übrig lassen: die mensch= liche Stimme und das Orchefter sollten diese mimische Handlung nur begleiten, und diese sollte, wie in der primitiven Tragödie, die scenische Verwirklichung einer apolli= nischen Bision des Chors sein, der vom bionpsischen Geiste

<sup>\*) &</sup>quot;Über Bahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne". — "Der Philosoph". — "Die Philosophie in Bedrängnis." W. X, 161 flg.; s. im Besonderen S. 204 flg.

<sup>\*\*)</sup> Brief vom 11. Oftober 1866, citiert von Frau Förfter= Riebiche; I, S. 250.

<sup>\*\*\*)</sup> W. IX, 137 flg.

ergriffen wirb.\*) Noch ernster werben Nietsiches Bebenken, als er am "Richard Wagner in Bayreuth" arbeitet; man findet unter seinen Aufzeichnungen\*\*) zahlreiche Ibeen, die später im "Fall Wagner" entwickelt werben sollten. notiert die "Maglofigkeiten", die in Wagners Charafter und Begabung liegen; er findet, daß aus Bach und Beet= hoven "eine reinere Natur" leuchtet; es entschlüpfen ihm strenge Urteile über das politische Leben Wagners, über seine Beziehungen zur Revolution oder zum König von Bayern, über seinen Antisemitismus; es regen sich sehr bedeutende Zweifel über den Wert Wagners, nicht allein als Gefamt-Rünftler, sondern auch als Specialist, b. h. als Musiker, Dichter, Dramatiker ober selbst als Denker; er macht auf gewisse "reaktionare Elemente" in ihm. die Sympathie für das Mittelalterlich-Chriftliche, die buddhaïstischen Neigungen, die Liebe zum Wunderhaften, den beutschen Batriotismus aufmerksam; er erscheint als Steptiker dem thatsächlichen Ginfluß der Wagnerschen Reform gegenüber. Im ganzen genommen zeigt sich Niepsche, tropbem er bekennt, daß er durch Wagners Musik "bes reinsten, sonnenhellen Glücks teilhaftig geworden sei, bas er je genossen habe", - als reiner Reger am Wagnertum selbst, und dieses in dem Augenblicke, wo er Wagner öffentlich Blumen streut. Wie soll man sich diese scheinbare Doppelzüngigkeit erklären?

Nietziche hat uns selbst den Schlüffel zu seinem Bershalten gegeben: "Erst glauben wir einem Philosophen", bemerkt er bei Gelegenheit seiner Beziehungen zu Schopenshauer. "Dann sagen wir: mag er in der Art, wie er seine Sätze beweist, Unrecht haben, die Sätze sind wahr.

<sup>\*)</sup> W. IX, 155 fig. \*\*) W. X, 397—425.

Endlich aber: es ist gleichgültig, wie die Sätze lauten, die Natur des Mannes steht uns für hundert Spsteme ein. Als Lehrender mag er hundertmal Unrecht haben: aber sein Wesen selber ist im Recht, baran wollen wir uns Es ist an einem Philosophen etwas, was nie an balten. einer Philosophie sein kann: nämlich die Ursache zu vielen Philosophien, der große Mensch."\*) Dieser anscheinend parodore Aphorismus erklärt die Entwicklung der Gefühle Nietssches gegen Wagner und Schopenhauer. Er hat da= mit angefangen, sich für ihre Werke zu begeistern; bann hat er seine Liebe und Chrfurcht auf die Persönlichkeit dieser Meister selbst übertragen, er hat sie als Menschen und Genies geliebt, unabhängig von ihren Werken; er hat in der Folge jede Handlung sorgfältig vermieden, die geeignet war, die leidenschaftliche Freundschaft, die er ihnen geschworen hatte, zu stören; er hat sich insonderheit der öffentlichen Kritik dessen enthalten, was ihn in ihren Werken nicht befriedigte. Schließlich ist aber doch ein Augenblick gekommen, wo er erkennen mußte, daß die Unterschiede zwischen ihm und seinen Meistern zu bebeutend waren, um sie verschweigen zu können, ohne der Aufrichtigkeit gegen sich selbst Abbruch zu thun; und er hat mit zerrissenem Herzen den gebieterischen Forderungen seines Denker-Gewissens gehorcht und seine Kritik gegen seine Erzieher gekehrt. — Er hat dann ben Frrtum eingesehen, in dem er sich ihnen gegenüber befand. Er hatte in der Berührung mit ihnen nicht sie zu begreifen gesucht, wie sie wirklich waren, sondern sich selbst. Und diese Art, vorzugehen, hatte ein scheinbar paradores, aber in Wirklichfeit völlig logisches Resultat ergeben: anstatt sich Schopen-

<sup>\*)</sup> W. X, 286.

haner und Wagner anzuchneln, hatte er sie im Gegenteil nach seinem Bilde umgeformt. Das Bild das er von Schopenhauer entwirft, zeigt eine nur ziemlich unbestimmte Khnlichkeit mit dem wirklichen Schopenhauer, wogegen Nietzsche mit großer Genauigkeit das Ideal des "tragischen Philosophen" beschreibt, so wie er es begriff. Sebenso weit entsernte er sich von der objektiven Wirklichkeit in seinem Bilde von Wagner und seiner Verteidigung des "Bayreuther Gedankens", als er die Idealsigur des dionysischen Künstlers— eine Art präeziskenten Zarathustra— stizzierte und jenen "großen Mittag" vorherbeschrieb, wo die versammelten Auserwählten sich der höchsten Aufgabe weihen, von dem erst im Zarathustra die Rede sein wird. Anstatt seine Muster abzuzeichnen, hatte Nietzsche seine inneren Traumzgebilde beschrieben.\*)

Er legte sich nun Rechenschaft darüber ab, daß ihn eine tiefgehende Meinungsverschiedenheit sowohl von Schopenhauer, wie von Wagner trennte. Er hatte zuerst den Pessimismus als Waffe gegen den wissenschaftlichen Optimismus denutt; die pessimistische Kritik des Weltzalls war ihm als eine gebieterische Pflicht erschienen, die sich jedem aufrichtigen Gewissen aufdrängte. Wogegen er die "nihilistischen" Schlußfolgerungen, die Schopenhauer aus seinen Voraussetzungen zog — das Mitseid als höchste Tugend, die Vernichtung des Lebenswillens als letztes Ziel des Daseins — niemals einwandlos angenommen hatte. Nur hatte er sich, vornehmlich durch seinen Kampf gegen die "sokratische" Kultur seiner Zeit in Anspruch genommen, nicht lange bei der Widerlegung jener nihilistischen Ten-

<sup>\*)</sup> Siehe die Lebenserinnerungen von 1888 ("Ecco homo"), citiert von Frau Förster-Mietiche II, 1 S. 166 sig., sowie 259.

denzen, oder der christlichen Astese aufgehalten. Nach und nach jedoch sagte er sich, daß die nihilistische Gefahr zum mindesten ebenso groß wäre, wie die optimistische, und daß unfer Sahrhundert, wenn es den mittelmäßigen und zu= friedenen Philister gedeihen sieht, vor allem ein Sahr= hundert der Decadence ist und, des Lebens und Leidens müde, sich nach dem Frieden, nach dem Nichts sehnt. ergab sich also für Nietssche ein neues Problem, das von nun an nicht mehr aufhören follte, ihn bis zum Ende seines bewußten Lebens zu beschäftigen: worin besteht diese moderne Decadence, welches find die Merkmale, die fie kennzeichnen, die Symptome, die fie erraten laffen? Welches ist die Tiefe und Ausdehnung der nihilistischen Krankheit, wie kann man sie heilen? Sobald er sich auf diesen Standpunkt gestellt hatte, mußte fein Urteil über Schopenhauer und Wagner völlig umgeworfen werden. Seine alten Verbündeten im Kriege gegen ben modernen Optimismus wurden zu seinen Jeinden im Kriege gegen ben Rihilismus, und zwar zu Feinden, die um fo gefähr= licher waren, als fie vorher einen fascinierenden Ginfluß auf ihn ausgeübt hatten und noch allgemein auf die Zeitgenoffen ausübten. Er begriff plötlich, daß feine leidenschaftliche Freundschaft zu feinen Erziehern feine kleine Gefahr für ihn gewesen war. Wenn er ihren Ginfluß nicht bei Zeiten abgeschüttelt hatte, wurde er nie gang zu sich selbst gekommen sein, und nie ware er sich seiner Philosophie des Übermenschen - welche im Begriffe ber dionysischen Beisheit, so wie er sie in der "Geburt der Tragodie" fakte, schon im Reime enthalten war - voll bewußt geworden.

Auch in einer anderen hinsicht hatte sich Rietsche in seinem Wagner-Rultus getäuscht. Er, ber Liebhaber ber

"schönen Form", der Bewunderer des großen flassischen Stils in Griechenland und Frankreich, hatte fich burch ben überreichen und überladenen Stil des Wagnerischen Dramas verführen und täuschen laffen. Er hatte sich von den Kunstariffen eines genialen "Schauspielers", eines Magiers und Bauberers gefangen nehmen laffen. Er hatte als ursprüngliches, selbitschöpferisches Genie von elementarer Gewalt und überströmender Fruchtbarkeit -- einen über= raffinierten Decabent, einen jener Spätgeborenen angeseben, die am Abend hoher Kulturepochen mit wunderbarer Runft= fertigkeit alle Hilfsmittel zu handhaben miffen, welche die vorhergehenden Zeitalter angehäuft haben, und feltsame, gelehrte und überladene Werke von üppigem Kolorit hervorbringen, die wie eine Herbstlandschaft ober ein Sonnenuntergang schillern, aber viel eber aukerordent= lich als wahrhaft schön sind, Werke, benen es an wahrem Abel, an angeborener triumphierender und selbstsicherer Vollendung fehlt. Das Wagnerische Drama repräsentiert nach Nietsiche den "Barocftil" in der Musik; es ist der fünstlerische Ausdruck, der unserem Zeitalter der Deca= dence entspricht. Wagner hat das Labyrinth der modernen Seele bis in seinen letten Schlupfwinkel burchforscht; er ist also ein wertvoller Führer für den Denker, der diese Seele bis in ihre verborgensten Tiefen erkennen will: "Es hilft nichts; man muß erst Wagnerianer sein , . . " Aber man muß fich auch von der Berrichaft diefes großen Zauberers freizumachen wissen, es handelt sich da um Leben oder "Mein größtes Erlebnis mar eine Genesung". sagte Nietsiche später. "Wagner gehört blok zu meinen Rrankheiten. "\*)

<sup>\*)</sup> W. VIII, 2.

Es versteht sich von selbst, daß die Opfer dieser Kritik die unterirdische Entwicklung ebensowenig begriffen, wie die feinen und garten Beweggrunde, die Niehiches Berhalten leiteten. Schopenhauer, ber tot mar, konnte keinen Gin= ipruch erheben. Aber Wagner, der am Leben und sehr am Leben war, fah in bem Abfall feines Schülers einen mahren Verrat. Die tiefe Traurigkeit Niepsches bei den Festen in Bapreuth, wo er plötlich mit unerbittlicher Klarheit ben bisher nur geahnten Abstand zwischen Wagner, dem Idealbild seiner Träume, und dem wirklichen Wagner erkannte, diese Traurigkeit hatte bem Meister nicht entgeben konnen und hatte ihn tief gekränkt. Ms Nietsiche zwei Jahre später (1878) in "Menschliches Allzumenschliches" seine veränderten Ansichten veröffentlichte und mit unendlicher Schonung — Wagners Name wird nirgends ausgesprochen die Tendens des Wagnerischen Werkes fritifierte, ward der Bruch zwischen Meister und Jünger vollständig. Wagner seinen jungen Freund auch sehr aufrichtig liebte, so betrachtete er ihn doch nur als Werkzeug seiner Hand und fand es ganz in der Ordnung, daß Nietsiche seinen Chrgeiz darauf beschränkte, der erste Apostel des Wagnertums zu werben. Sein Abfall verursachte ihm in ber Folge fast ebensoviel Groll und Grimm, wie Schmerz: er fab in ihm einen Streber, ber fich unter feiner Jahne einen Namen gemacht und ihn dann nur deshalb verlassen hatte, um die Aufmerksamkeit auf feine Berson zu lenken; er hielt ihn für einen Undankbaren, der einem tranthaften Reklamebedürfnis eine alte Freundschaft opferte. Nietsiche seinerseits, der an dem Bruche seiner Beziehungen zu Wagner furchtbar litt, fab in bem Saffe feines Meifters ein Zeichen von kleinlichem Charakter und engem Geifte. Und wenn er auch im Grunde seines Herzens für ben

Menschen trop ihrer großen Meinungsverschiedenheiten eine innige persönliche Zuneigung behielt, so glaubte er sich doch gegen den Wagner der Öffentlichseit, dessen Ebetämpfte, zu keiner Zurückhaltung mehr verpflichtet; aber erst ein volles Lustrum nach Wagners Tode ging er öffentlich in jenen leidenschaftlichen Pamphleten vor, die einen so bedeutenden Widerhall gefunden haben: "Der Fall Wagner" (1888) und "Nietzsche contra Wagner" (versätzt 1888).

Niepsches Verhalten gegen Wagner ift, wie billig, sehr verschieden beurteilt worden; die Anhänger des Meisters haben sich sehr streng, und nach meiner Meinung auch sehr ungerecht, gegen den Abtrünnigen des Wagnertums geberdet: sie haben den Abfall Rietsiches mit ehr= geizigen Berechnungen, mit verletter Sitelfeit ober nament= lich mit dem Beginne der Geistesstörung motiviert. Ihre Urteile laffen sich im allgemeinen so zusammenfassen: Bis 1876 war Nietsiche der Mensch, der Wagner am besten verstanden hat; feine Unzeitgemäße "Richard Wagner in Bayreuth" ift die schönste Analyse bes Wagnerischen Genius, die je gemacht worden ist. Aber dieser große Geist, der ein hervorragender Denker zu werben versprach, ift von einer Art frankhaften Schwindels erfaßt worden, der ihn dazu trieb, mit allem, was der Menschheit heilig ist, — und zugleich auch mit dem gefunden Menschenverstand - zu brechen und seine individuelle Bedeutung ins Ungemessene zu übertreiben; dieser Schwindel hat ihn endlich zum Wahnsinn geführt. — Es ist fast unnötig, zu erklären, daß ich diese Art, die Dinge zu sehen, unbedingt verurteile, da sie den Fehler hat, die intellektuelle Entwicklung Nietssches auf eine wirklich zu oberflächliche und vereinfachte Art zu erklären; daraus, daß er Wagner sehr aufrichtig befämpfte, nachdem er

ihn nicht weniger aufrichtig bewundert hatte, folgt nicht mit Notwendigkeit, daß er ein Verrückter ober ein dunkler Chrenmann gewesen sei; wenigstens habe ich bas zu er= klären versucht. Aber andererseits haben wohl die Freunde Nietsiches, benen bas unbestreitbare Berdienst gebührt, die wahren Gründe seiner Handlungsweise ans Licht gebracht zu haben, der Versuchung, ihren Schützling etwas zu sehr rein zu maschen, vielleicht nicht immer widerstehen konnen. Er hat fich in seiner Bewunderung gegen Wagner getäuscht; dies war sein Recht, und man hat von jeher gesagt, daß nur Gott und die Dummköpfe fich nicht andern. Aber geben wir weiter: war die Art und Weise seiner Gefühle gegen Wagner im Jahre 1876 die eben geschilberte: — durfte cr dann seinen "Richard Wagner in Bahreuth" in jenem bithyrambischen Stile schreiben, ben er gewählt hat? Schon hier ist die Frage erlaubt, ob dies von Nietsiches Seite nicht — ich sage nicht Verstellung — sondern eine Unklugheit gewesen ist; viele Leute werben ber Meinung sein, daß es merkwürdig ist, von einem Menschen, ben man im Begriff ist, zu verlaffen, in diesem Tone zu reben. Und hatte ferner Nieksche das Recht, wenn er den "Wagner in Bayreuth" geschrieben hatte, später ben "Fall Wagner" zu schreiben? Auch über biesen Bunkt werden die Meinungen auseinander geben, wie sie es über ben Wert ber ganzen Moral Niehsches im allgemeinen thun. Er war durchaus konfequent — dies steht außer Zweifel —, als er Wagner mit ebensoviel Energie angriff, als er ihn bewundert hatte; er hat seiner intellektuellen Aufrichtigkeit bas größte Opfer gebracht, das man sich denken kann: er hat ihr nicht ohne Schmerz, aber ohne Schwäche, eine ber stärkften Reigungen geopfert, die er kannte. Aber manche Anhänger der "alten Moral" werden finden, daß dieses Opfer nichts Bewunderns=

wertes an sich hat; sie werden meinen, daß Nietssche in seinen Beziehungen zu Wagner von Anfana bis Ende "persönlich", mit anderen Worten egvistisch gewesen ift, daß er, statt sich seinem Erzieher hinzugeben, in der Berührung mit Wagner von Anfang an sich selbst gesucht hat und in der Folge, nachdem er seinen Frrtum über Wagner einmal erkannt hatte, seinem Ich lieber das Opfer der Treue brachte, die man dem Freunde schuldet, als etwas von seinen persönlichen Überzeugungen aufzuopfern. Noch einmal gesagt, sein Benehmen ist nicht allein unangreifbar, sondern fogar febr schon, wenn das einzige Biel des menschlichen Lebens die Entwicklung der genialen Perfonlichkeit ift, und wenn, wie Rietsiche fagt, "die Unperfonlichkeit keinen Wert im himmel und auf Erben hat." Alber dies ift ein Standpunkt, den zum mindeften in ber Braxis nicht jeder mit ihm teilt; und darum bleibt Niepsches Handlung, wie ich glaube, für viele unserer Reitgenoffen "problematisch.". Biele Leute werden versucht fein, in seinem Roman mit Waaner nichts als bas asthetisch und intellektuell sehr merkwürdige, aber moralisch wenig erfreuliche Aufeinanderprallen zweier hochbedeutenden aber auch unbedingten Individualitäten zu feben, die hart aneinander stießen, weil keiner von beiden seiner Freundschaft das kleinste Teilchen seines Ich opfern wollte. Je nachdem man also in der Moral dem Individualismus oder Altruismus zuneigt, wird man auch geneigt sein, das Verhalten Nietssches mit mehr Sympathic, Gleichgültigkeit ober Strenge zu beurteilen. — Bum Schlusse bieser Erörterung noch einen schönen Avhorismus Nietssches, "Sternenfreundschaft" betitelt, in dem er in unversönlicher Form, aber mit tiefer Empfindung die im Grunde fo schwermütige Beschichte seiner Freundschaft und seines Berwürfnisses mit

Wagner zusammenfaßt. "Wir waren Freunde und find uns fremd geworden. Aber bas ist recht so, und wir wollen's uns nicht verhehlen und verdunkeln, als ob wir uns beffen zu schämen hatten. Wir find zwei Schiffe, beren jedes fein Riel und seine Bahn bat; wir fonnen uns wohl freuzen und ein Fest miteinander feiern, wie wir es gethan haben, - und bann lagen bie braven Schiffe fo ruhig in Ginem Safen und in Giner Sonne, bag es scheinen mochte, sie seien ichon am Ziele und hatten Gin Ziel gehabt. Aber bann trieb uns die allmächtige Gewalt unserer Aufgabe wieder auseinander, in verschiebene Deere und Sonnenstriche, und vielleicht sehen wir uns nie wieder. - vielleicht auch sehen wir uns wohl, aber erkennen uns nicht wieder: die verschiedenen Meere und Sonnen haben uns verändert! Dag wir uns fremd werden mußten, ift das Geset über uns: eben badurch follen wir uns auch ehrwürdiger werden! Eben dadurch foll der Gedanke an unfre ehemalige Freundschaft heiliger werden! Es giebt wahrscheinlich eine ungeheure unsicht= bare Rurve und Sternenbahn, in der unfre fo verschiednen Strafen und Biele als fleine Begftreden einbegriffen fein mogen, - erheben wir und zu diesem Gedanken! Aber unfer Leben ift zu furz und unfere Sehfraft zu gering, als daß wir mehr als Freunde im Sinne jener erhabenen Möglichkeit sein könnten. - Und so wollen wir an unfere Sternenfreundschaft glauben, felbft wenn wir einander Erdenfeinde fein müßten." \*)

<sup>\*)</sup> W. V, 212.

## III. Buch.

## Miehsche als Philosoph.

(1878 - 1888.)

1.

ährend der neun Jahre, die seinem Scheiden von der Universität Basel solgten, war Nietzsches Leben nur ein langer Kampf gegen die Krankheit, die seine Gesundsheit untergrub und schließlich über seinen hartnäckigen Widerstand Herr ward. In den ersten Tagen des Jahres 1889 ward Nietzsche wahnsinnig; noch heute lebt er dei seiner Schwester in Weimar ohne irgend welche Aussicht auf Heilung. Da man indessen verschiedentlich versucht hat, seine ganze Philosophie als das Werk eines Wahnsinnigen hinfällig zu machen, so sind wir gezwungen, uns in Anlehnung an die von Frau Förster-Nietzsche veröffentslichten Dokumente, die Hauptthatsachen kurz anzusehen, die uns über Nietzsches Geisteszustand während jener Frist, die sein Übel ihm noch gelassen hat, aufzuklären vermögen.

Nietzsche gehörte einer Familie an, in welcher ungemeine Langlebigkeit die Regel gewesen zu sein scheint. Die meisten Brüder, Schwestern und Vorfahren seines Vaters sind über 70, 80, ja selbst 90 Jahre alt geworden; dieselbe Langslebigkeit läßt sich für die Familie seiner Mutter seststellen; auch ist kein Fall von Geistesstörung unter seinen Vors

fahren zu verzeichnen. Sein Vater hingegen starb mit 36 Jahren an Gehirnerweichung, worauf sich ein Tagebuch aus Nietzsches Kindheit bezieht; diese Krankheit, erzählt uns Frau Förster-Nietzsche, wäre infolge eines Sturzes die Treppe herunter, der elf Wonate vorher stattsand, zu Tage getreten.

Nietssche scheint, wie alle seines Schlages, eine außerordentlich kräftige Konstitution gehabt zu haben; seine einzige Schwäche war eine fehr ausgesprochene Rurzsichtigkeit, die ihn bei feinen Studien, wie auch mahrend feiner militä= rischen Dienstzeit, ernftlich behinderte. Sein Befundheit&= zustand scheint sich erft infolge jener langen Krankheit, die er aus dem Feldzug gegen Frankreich mitbrachte, geandert zu haben. Von diesem Augenblick an melben sich bei ihm periodische Ropfschmerzen von immer größerer Seftigfeit, begleitet von Brechanfällen, Magenleiden und Augenschmerzen. Schon im Jahre 1875 nehmen Diese Krisen einen sehr ernsten Charafter an; besonders heftig zeigen sie fich im Winter, namentlich in den Monaten Dezember und Januar. Winter von 1876 auf 1877, den Nietsiche im Süden verlebte, brachte feiner Gesundheit keine andauernde Besserung. Im Jahre 1879 fehrten die Krisen häufiger und heftiger wieder, benn je; vom Januar 1879 bis Januar 1880 zählte Nietsiche allein 118 Tage heftiger Anfälle. Er verbringt berart drei Jahre zwischen Leben und Tod; aber unent= mutigt kämpft er gegen das qualvolle Leiden an, ent= schlossen zu leben, um seine Aufgabe als Philosoph zu er= füllen; in der schlimmsten Zeit seiner Krankheit arbeitet er an einem Bande Aphorismen, der "Morgenröte", die, wie er später schrieb, "mit einem Minimum von Kraft und Gefundheit" verfaßt ward. — Und fraft seiner Energie siegte er schließlich über sein Leiden. Von 1882 an bessert

sich sein Zuftand langsam. Er verbringt seine Winter im Süben, in der Rabe von Genua ober Nizza, und seine Sommer im oberen Engadin, wo er eine Borliebe für bas fleine Dorf Sils-Maria fast. Dank diefer Borficht kann er ein ungefähr erträgliches Dasein führen, bas er einer intensiven schriftstellerischen Bethätigung widmet. Er verfaßt und veröffentlicht Schlag auf Schlag "Die fröhliche Wissenschaft" (1881-82), die vier Teile von "Also sprach Barathuftra" (1882-85), "Jenseits von Gut und Bofe" (1885-86), "Zur Genealogie der Moral" (1887). Jahre 1888 scheint seine intellektuelle Thätigkeit noch verboppelt. Bährend er schon an dem großen Werke arbeitet, in dem er den endgültigen Ausdruck seiner Ideen gusammenfaffen wollte ("Der Wille zur Macht, Berfuch einer Umwertung aller Werte"), verfaßt er im Frühjahr (Mai und Juni) den "Fall Wagner", im Sommer (August) die "Dionysos-Dithyramben und (Ende August, Anfang September) bie "Götendämmerung"; vom 3. bis 30. September schrieb er ben ersten Teil des "Willens zur Macht" vom 15. Oftober bis 4. November die schon öfters erwähnten Lebenserinne= rungen "Ecce homo", gegen Mitte Dezember noch "Nietsiche contra Wagner". Wenige Tage später, in den ersten Tagen des Januar, trat der Wahnfinn zu Tage.

Die Natur seines Leidens ist nicht genau hefannt. Sein Fall scheint die ihn behandelnden Ürzte in Verlegensheit gesetzt zu haben. Seine Schwester, die ihn zu versschiedenen Walen mit aufopfernder Hingebung gepflegt hat, ist geneigt zu glauben, daß sein Leiden durch Überarbeitung veranlaßt, nicht aber erblicher Natur sei: seine erste Versanlassung wäre wohl die Krankheit gewesen, die er sich 1870 in den Lazareten zugezogen; anstatt sich eine längere Erholung zu gönnen, und sich von den physischen und moralischen Ers

schütterungen zu erholen, die er erfahren, hatte Riepfche, faum geheilt, seine Arbeiten wieder aufgenommen. Diese Überarbeitung, durch schlechte Spaiene und Migbrauch von Debikamenten verschlimmert, hatte nach und nach die Gesundheit ihres Bruders untergraben. — Andererseits ist es bei ber Matur seines Leibens nicht angängig, die Hypothese eines erblichen Ginflusses völlig abzuweisen. Nietzsche selbst hat über diefen Bunkt verschiedene Anfichten gehabt: bie und ba glaubte er, daß ber Reim seiner Krankheit von seinem Bater stammte, und in der großen Krise von 1880 erwartete er jeden Augenblick "den erlosenden Birnschlag." \*) - Darum darf man nicht voreilig schließen, der Wahnsinn ware fein ganges Leben lang in ihm latent gewesen und hatte fein gesamtes Werk beeinflußt. Freilich ift das Gerücht umgelaufen, Nietiche mare wiederholt in Irrenhäufern gewesen und hatte "seine wesentlichen Werke zwischen zwei Aufent= halten im Irrenhause geschrieben" \*\*). Aber diese Behauptung ist Irrtum ober Erfindung, sie ist sowohl von Nietsiche selbst im letten Jahre seines bewußten Lebens, \*\*\*) wie auch von allen Bersonen seiner Umgebung, seinen Freunden und Verwandten auf das bestimmteste in Abrede gestellt worden. Es scheint vielmehr, daß die Krankheit bei ihm, selbst mahrend der heftigften Unfalle, feinerlei geistige Störungen hervorgerufen habe, was von Nietsiche selbst zu verschiedenen Malen behauptet und von seiner Schwester bestätigt wird. Im Jahre 1888 schrieb er: "Mitten in den Martern, die ein ununterbrochener dreitägiger Behirn-Schmerz famt mühseligem Schleim-Erbrechen

<sup>\*)</sup> Lebenserinnerungen von 1888 ("Ecco homo") und Brief vom 14. I. 1880, citiert von Frau Förster-Nietsiche, Bb. II, 1 S. 327 u. 336.

<sup>\*\*)</sup> M. Nordau, "Entartung"; Bd. II, 328.

<sup>\*\*\*)</sup> G. Brandes, "Menichen und Werte"; S. 140.

mit sich bringt. — besaß ich eine Dialektiker=Rlarheit par excellence und dachte Dinge sehr kaltblütig durch, zu benen ich in gesunden Verhältnissen nicht Kletterer, nicht raffiniert, nicht kalt genng bin . . . Alle krankhaften Störungen des Intellekts, selbst jene Halbbetäubung, die das Rieber im Gefolge hat, find mir bis heute ganglich fremde Dinge geblieben ... "\*) "Wein Buls", schrieb er an Brandes, ift "so langsam wie der des ersten Rapoleon (= 60)." \*\*) Es ift außerdem zu bemerken, daß die meiften feiner Sauptwerke aus jener Periode von 1882-87 stammen, während ber sein Zustand sich merklich besserte. Endlich ist zu fagen, daß der Wahnsinn bei ihm ganz plöplich ausgebrochen zu sein scheint. Weber in seinen Schriften, noch in seinen Briefen, die er gegen Ende 1888 an den berühmten banischen Kritiker Brandes richtete, ist das geringste Anzeichen geistiger Störung zu entbeden; taum bag fich in ben allerletten einige Symptome frankhafter Überfpannung erfennen laffen. Wogegen ein Brief an Brandes vom 4. Januar 1889 keinen Zweifel über den Geifteszustand des Philosophen lant: es ift offenbar bas Wert eines Beiftesaeftorten. \*\*\*)

<sup>\*)</sup> Aufzeichnungen von 1888 (Frau Förster=Rietziche, II, 1 S. 928); vergl. auch Brief vom 10. IV. 1888 (Brandes, "Menschen und Werte"; S. 140).

<sup>\*\*)</sup> S. Brandes, "Menichen und Berfe"; S. 140.

<sup>\*\*\*)</sup> Brandes hat die von Nietziche empfangenen Briese in Menschen und Werke, S. 211 sig. veröffentlicht. Der Brief vom 4. I. 1889 ist "mit sehr großen Buchstaben auf einem nach Kinderart mit Bleistift liniirten Stück Papier geschrieben" und enthält diese Borte: "Dem Freunde Georg — Rachdem Du mich entbeckt hast, war es kein Kunststäd mich zu sinden: die Schwierigkeit ist jetzt die, mich zu verlieren . . . Der Gekreuzigte." Zwischen diesem rätselhafts dunken Schreiben und dem vorhergesenden Briese vom 20. November 1888, der von Ansang bis zu Ende völlig verständlich ist, besteht wicht der geringste Zusammenhang. —

Diese Thatsachen scheinen keinen Zweifel zuzulassen, daß Nietsiches Schriften zu einer Zeit verfaßt find, wo ber Autor noch aller feiner Fähigkeiten herr war. Sollte man bennoch seine Schriften nicht ernst nehmen, weil sein Berstand, selbst ehe er endgültig umnachtet ward, durch jene Krantheit, die schließlich feiner Herr ward, beeinflußt werden konnte? Aber dies ist eine einfache Möglichkeit, die kein positives Faktum bestätigt. Höchstens wäre daraus zu folgern, daß man Nietssches Theorien, ehe man sie zu= läßt, mit ganz besonderer Vorsicht zu prüfen habe. Zwingt uns aber nicht die einfachste intellektuelle Rechtschaffen= heit, es mit jeder beliebigen philosophischen Theorie ebenso zu halten? Oder foll man von vornherein barauf ausgeben, Nietsiches Theorien zu verdächtigen, weil sie das Werk eines Kranken, eines "Entarteten" find und folglich notwendig "ungesund" sein muffen? Scheint mir boch nichts unfruchtbarer, als die Einteilung der Benies in zwei Klaffen — die "gesunden" und die "frankhaften" —, schon weil die Abgrenzung dieser beiden Gruppen mir als abjolut undurchführbar erscheint. Es giebt keine Gefundheit an fich, fagt Rietiche febr richtig, "und alle Bersuche, ein Ding derart zu definieren, sind kläglich migraten. Es fommt auf dein Ziel, beinen Horizont, beine Krafte, beine Antriebe, deine Frrtumer und namentlich auf die Ideale und Phantasmen beiner Seele an, um zu bestimmen, mas selbst für deinen Leib Gesundheit zu bedeuten habe. mit giebt es unzählige Gesundheiten des Leibes; je mehr man dem Einzelnen und Unvergleichlichen wieder erlaubt, sein Saupt zu erheben, je mehr man das Dogma von der "Gleichheit des Menschen" verlernt, um so mehr muß auch der Begriff einer Normal=Gesundheit, nebst Normal=Diat, Normal=Verlauf der Erfrankung unseren

Medizinern abhanden kommen. Und dann erst bürfte es an der Zeit fein, über Gefundheit und Krantheit der Seele nachzudenken und die eigentümliche Tugend eines Jeden in beren Gesundheit zu setzen; welche freilich bei dem Ginen fo aussehen konnte, wie ber Gegensatz ber Gefundheit bei einem Andern. Zulett bliebe noch die große Frage offen, ob wir ber Erfranfung entbehren fonnten, felbft gur Ent= wicklung unserer Tugend, und ob nicht namentlich unser Durft nach Erkenntnis und Selbsterkenntnis der kranken Seele fo gut bedürfe als der gesunden: turz, ob nicht der alleinige Wille zur Gefundheit ein Borurteil, eine Feigheit und vielleicht ein Stud feinster Barbarei und Rückständig= feit sei".\*) — In diesem Sinne werden wir an das Studium der Theorien Nietssches ohne Vorurteil, weder für noch gegen fie. berangeben und uns nur das vergegenwärtigen, baß fie das Werk eines außergewöhnlichen Menschen sind; wir werden fie entschieden mit derselben geistigen Unabhängigfeit prüfen, als ob ihr Verfasser, statt seither jahrelang geistig umnachtet fortzuleben, im Jahre 1889 von jenem erlösenden Birnschlag getötet worden wäre, den er neun Jahre vorher schon erwartete. In diesem Falle würde es nämlich höchst wahrscheinlich feinem Menschen eingefallen sein, seine Werke als Phantasien eines Wahnsinnigen anzusehen . . .

2.

"Meine Formel für die Größe am Menschen", schrieb Nietssche in seinen Lebenserinnerungen von 1888, "ist amor fati; daß man nichts anders haben will, vorwärts nicht, rückwärts nicht, in alle Ewigkeit nicht. Das Notwendige nicht bloß ertragen, noch weniger verhehlen —

<sup>\*)</sup> W. V, 159.

aller Fbealismus ist Verlogenheit vor dem Notwendigen —, sondern es lieben."\*) Ebenso lehrt Zarathustra seine Schüler: "Der Wille ist ein Schaffender. Alles "Es war" ist ein Bruchstück, ein Kätsel, ein grauser Zusall — bis der schaffende Wille dazu sagt: "aber so wollte ich es!" — bis der schaffende Wille dazu sagt: "Aber so will ich es! So werde ich's wollen!"\*\*) Dieser Moral entsprechend, hat Nietzsche auch seine Krankheit "gewollt". Er litt ohne Schwäche, aber auch ohne Prahlerei, ohne tragische Gebärden wie ohne Verzweiflung, und war nur darum besorgt, wie er die erduldeten Schmerzen sich zum Vorteil wenden und das Leben, wie es ihm geworden, so gut wie nidglich ausbeuten könnte. Wir haben ihn nicht zu bestlagen, — denn nichts ermächtigt uns, ihm unser Mitleid aufzudrängen; aber er hat ein Anrecht auf unse Hochachtung.

Die erste Wohlthat, die er in seinem Leiden sah, war die, daß es ihn aus seinem "Handwerk" als Prosessor und Philologe erlöste. Das Dasein, das er in Basel führte, war ihm in der That seit langem lästig. Er empfand immer deutlicher, daß das Ziel seines Lebens nicht die Philologie, sondern die Philosophie wäre. "Mir steht nun einmal sest", schrieb er im Jahre 1875, "daß eine einzige Zeile geschrieben zu haben, welche es verdient, von Gelehrten späterer Zeit kommentiert zu werden, das Verdienst des größten Kritikers auswiegt."\*\*\*) Und jemehr er sah, worin sein wahrer Beruf lag, desto stärker empfand Nietzsche seine Berufsthätigkeit an der Universität als schwere Last; denn um seinen Berufspslichten gewissenhaft nachzukommen, mußte er seine Zeit zu Studien verwenden, die ihn der

<sup>\*)</sup> Frau Förster=Riepsche, II, 1 S. 196.

<sup>\*\*)</sup> W. VI, 208. \*\*\*) W. X, 340, 341.

arofien Aufgabe, die er sich vorgezeichnet hatte, nur wenig ober gar nicht näher brachten. Die Krankheit ersparte es ihm. den immerhin schweren Entschluß zu fassen, sich von seiner Bergangenheit freiwillig loszureißen. Sie zwang ihn zur Anderung seiner ganzen Lebensweise. Sie ließ es um ibn her einsam werden, aber sie gab ihm die Muße, Bücher zu lesen, die ihm lieb waren und ihn forberten. Sie verurteilte ihn zur Rube, zum Müßiggang, ließ ihn zu fich felber fommen und seinem Ich ins Antlitz schauen. Und biefes Ich, das bisher durch den äußeren Lärm betäubt, unter einem Wust von Gelehrjamteit begraben, durch äußere Einflüsse gefesselt war, fing wieder an zu reden, erst furchtsam, bann aber immer deutlicher: "Nie", sagt Riegsche in seinen Lebenserinnerungen von 1888, "habe ich soviel Glud an mir ge= habt, als in den franksten und schmerzhaftesten Zeiten meines Lebens ... Diese Rückfehr zu mir war eine höchste Art von Genesung selbst! - die andere folgte blok baraus."\*)

Auch noch in einer anderen Hinsicht wußte Nietssche aus den Lebensbedingungen, die ihm die Krankheit stellte, Borteil zu ziehen: er hatte die nötige Energie, um in seinem bedenklichen Gesundheitszustande außerordentlich interessante psychologische Ersahrungen zu machen und sich selbst mit dem kalten Blute und der Objektivität des Gelehrten zu betrachten, der ein merkwürdiges "Objekt" prüft. Schon längst daran gewöhnt, seine Philosophie nicht als eine Sammlung abstrakter und unpersönlicher Wahrheiten, sondern als den Ausdruck eines Temperaments, einer Persönlichseit anzusehen, mußte er natürlicherweise mit ganz besonderem Interesse den Einfluß der Gesundheit oder

<sup>\*)</sup> Frau Förfter=Rietiche II, 1. S. 328.

Rrantheit auf bas Denken eines Philosophen beobachten. Benn unfer Körper, unfere "große Bernunft", leidet, fo ift es nicht zu bezweifeln, daß unfere "fleine Bernunft" die Rückwirfungen biefes Leibens verspuren muß. baber die verschiedenen philosophischen Lehren nicht nach ber Summe ber obieftiven Babrheiten bemessen, die fie enthalten, sondern einfach als pathologische Erscheinungen auffassen; man fann sich die Frage stellen, ob die und die Theorie bei bem, welcher fie lehrt, ein Anzeichen von Ge= sundheit ober im Gegenteil von Entartung ift. Run aber wird ein Denker um so eber in ber Lage sein, bieses Problem zu löfen, je mannigfacher bie Gesundheitszuftande find, die er aus Erfahrung tennt, je mehr Philosophien er gewissermaßen "erlebt" hat. Nietsiche beobachtete also mit wissenschaftlicher Neugier, was in seinem Falle der Größe nicht entbehrt, wie die Krantheit auf feine Ibeen einwirkt, wie und auf welche Weise physisches Leiden sich in seinem Denken wiederspiegelt.

Er bemerkte da zunächst, daß der Schmerz ihn mißtrauisch gegen das Leben, widerspenstig gegen alle tröstens den oder beschönigenden Augüonen machte, mit denen sich die, welchen das Leben gnädiger ist, zufrieden geben. "Ich zweisle," sagte er, "ob ein solcher Schmerz, "verbessert" —; aber ich weiß, daß er uns vertiest."\*) Um langen physischen Qualen zu widerstehen, muß der Mensch einen surchtbaren Zwang auf sich ausüben, sei es, daß er ihnen seine Willenstrast entgegenstellt und es dem Indianer gleichthut, der wie schlimm auch gepeinigt, seinen Feinden bis zum Ende siegreich Trot vietet, — sei es, daß er sich wie der Weise oder Fafir in jenes absolute Sich-Ergeben,

<sup>\*)</sup> W. V, 8 flg.

Sich-Vergessen, Sich-Auslöschen zurücksieht. Der Wensch, ber aus solchen Übungen seines Willens herauskommt, lernt die Probleme des Lebens mit einem immer hellsichtigeren Wistrauen ansehen; er weigert sich unerbittlich, die Realität zu beschönigen; er weist die schmeichelnden, tröstenden Hypothesen zurück: er verspürt gleichsam ein böses Verlangen nach Rache, nach Vergeltung am Leben; er will sich für die Leiden, die es ihn erdulden ließ, schadlos halten, indem er ihm Aug in Auge schaut und alle seine Schleier, all seinen täuschenden Flitter entreißt. Wenn er das Leben noch liebt, so geschieht dies mit Eisersucht und Mißtrauen. "Es ist die Liebe zu einem Weibe, das uns Zweisel macht . . ."\*)

Nietssche bemerkte sobann, daß bas Leiben ihn — was eigentlich paradox klingt — zum Optimisten gemacht Die Krankheit lehrte ihn in der That, die Wirfungen ber physischen Depression auf ben Geist bes Denkers aus Erfahrung zu tennen. Er bemertte, wie ber Schmerz es darauf anlegt, den Stolz des philosophischen Denfers zu brechen, um ihn zu Schwäche, Entjagung und Ent= mutigung niederzuzwingen. Er spürte die Schlupswinkel und Berftede, die "Sonnenflede" im Reiche des Beiftes auf, nach benen fich bas Denten ber Kranten und Entarteten flüchtet, um Linderung für ihr Leiden zu finden. Und er folgert aus feinen Beobachtungen, daß jede Philosophie, die den Frieden über den Kricg stellt, jede Ethif, die dem Begriffe Glud eine negative Faffung giebt, jede Metaphyfit, bie als Ziel ber Entwicklung einen Zustand bes Gleichgewichtes und endaultiger Rube fest, jede afthetische, ethische ober religiofe Sehnsucht nach einer befferen Belt, nach einem

<sup>\*)</sup> W. V, 9.

beliebigen "Jenseits", im Grunde wahrscheinlich nichts ist als ein Entartungssymptom; er hielt alle pessimistischen ober quietistischen Theorieen einfach für ein Zeichen bavon, daß ihre Denker an irgend einem physiologischen Unbehagen litten. — Und da er genesen wollte, so wollte er ben Optimismus. Durch feine eigenen Rrantheitserfahrungen über die mahren Urfachen des Bessimismus im flaren, sammelte er alle Lebenstraft, Die er besaft, um gegen das Leiden anzukämpfen und der Krankheit — im physischen wie im moralischen Sinne — Trok zu bieten. Und bank seiner Energie triumphierte er: er ward Optimist "Ich entdeckte das und tam wieder gur Gesundheit. Leben gleichsam neu, mich selber eingerechnet," schrieb er in seinen Lebenserinnerungen im Herbst 1888, "ich ichmeckte alle guten und selbst kleinen Dinge, wie sie andre nicht leicht schmecken könnten, — ich machte aus meinem Willen gur Gesundheit, gum Leben, meine Philosophie. — Denn man gebe Acht barauf: die Jahre meiner niedrigften Bitalität maren es, wo ich aufhörte, Beffimift zu fein: ber Inftinkt ber Selbst-Wiederherftellung verbot mir eine Philosophie der Armut und Ent= mutigung."\*)

3.

Die erste That im philosophischen Leben Nietsches war die "Geburt der Tragödie", jene jauchzende Berkunsdigung eines neuen Ibeals, des tragischen Ibeals, jene begeisterte Berteidigung eines Aschylus, Wagner und Schopenshauer, in denen er die leuchtendsten Vorbilder dieses Ideals erkannte. Und ebenso endigte Nietssche in den letzten Iahren seines bewußten Lebens mit der noch frohlockens

<sup>\*)</sup> Frau Förster=Niepsche, II, 1 S. 338 flg.

beren bithprambischen Bejahung seines Ibeales, jenes selben Ideales, das er als junger Mann erschaut hatte; benn die Philosophie des "Übermenschen", die Zarathustra lehrt, ift im Grunde fast basselbe, wie die tragische Philo-Awischen diesen beiden Berioden freudiger und zuversichtlicher Bejahung erstreckt sich wie eine Art Senkung, die zwei Gipfel trennt, eine Beriode der Berneinung und ber schärfsten Kritik. Nietssche hatte zu voreilig gebaut; er hatte erkennen muffen, daß feine Baufteine nicht dauerhaft waren. Wir haben gefehen, wie er am Ende ber ersten Beriode seines Lebens konstatierte, daß der Besij= mismus Schopenhauers und die becabente Runft eines Wagner mit seinen inneren, selbsteigenen Überzeugungen nichts zu thun hatte, er begriff, dag er feine Ibeen insgesamt einer strengen Kritik zu unterwerfen und erbarmungslos von allen fremden, parafitischen Elementen, die hinein= geraten maren, zu fäubern hatte. In der zweiten Sälfte seines Lebens legt er dann den Weg, den er in der ersten durchlaufen hatte, in umgekehrter Richtung zurück: nachbem er alle falschen Werte, die er in seinen ersten Werken noch erfannt hatte, ohne Erbarmen zerstört hatte, erhebt er fich von neuem von der Berneinung gur Bejahung und vertauscht die falte und wilde Unerschrockenheit des Rritifers mit der gleichsam mystischen Erhebung des Bropheten.\*)

<sup>\*)</sup> Man hat in seinem philosophischen Leben vielsach zwei Perioden unterschieden, eine positivistische (von 1879—82) und eine mystische (von 1882—88). Der Gegensatz zwischen beiden Perioden scheint mir mit dieser Formel nicht glücklich bezeichnet; die erste Periode ist zwar eine Periode den Berneinung und pessichnet; die zweite eine solche begeisterter Besahung — aber der Gegensatz zwischen beiden scheint mir doch nicht start genug, um das getrennte Studium beider zur Notwendigkeit zu machen. Bon anderer Seite wird dann

Die ersten Werfe der eigentlich philosophischen Beriode — "Menschliches Allzumenschliches", "Bermischte Meinungen und Sprüche", "Der Wanderer und sein Schatten" und "Morgenröte" — die, wie wir sahen, in einer Zeit geschrieben wurden, in der Nietzsches Gesundheit am schwersten bedroht war, atmen jenes tiese Mißtrauen gegen das Dasein, das die Krantheit ihm eingeslößt hatte. Sie haben eines wie das andere eine rein negative Tendenz. Die Luft, die man dort atmet, ist rauh und eisig. Nietzsche offenbart sich darin als erbarmungsloser Zerstörer, der in jeden religiösen, metaphysischen oder moralischen Glaubensstat eine Bresche legt; er vergleicht sich solbst mit einem

wieder behaubtet (f. besonders Lou Andreas = Salomé: "Friedrich Rietiche in feinen Berten", S. 98 fig.), Rietiche habe in feiner positiviftischen Beriode febr unter bem Ginflug Baul Rees geftanden, eines Binchologen ber englischen Schule, beffen Befanntichaft er 1874 in Bafel machte, mit bem er bann einen Binter (1877-78) in Sorrent verbrachte und beffen Berte - "Binchologische Beobachtungen", 1875 und "Der Ursprung ber moralischen Empfindungen", 1877 — er febr bewunderte. Aber dieser Ginfluß ift junachft von Riepfche felbft in einem Briefe an Erwin Robbe vom Jahre 1878 (f. W. XI, 422), in ber Borrebe zur "Genealogie ber Moral" (W. VII, 291-5) und in ben "Lebenserinnerungen" (citiert bei Frau Förfter-Nietiche II, 1. S. 297) rundweg abgestritten worden. Budem findet biese Behauptung Niepiches ihre Beftätigung in ber jungften Beröffentlichung der Borarbeiten gu "Menichliches Allzumenichliches", aus welchen hervorgeht, bag Niebiche noch vor bem Berbft 1876, wo er die nabere Befanntichaft Rees machte. alle feine neuen Ibeen gefaßt und zu Papier gebracht hatte. - Endlich geht, wie ich glaube, aus unserer Studie beutlich hervor, daß die intellektuelle Entwicklung Niepiches vollftanbig logisch gewesen und bag bie Wendung von 1876 nicht plöglich gekommen ift, fonbern fich langfam in ben vorhergehenden Jahren vorbereitet hat. Aus allen biefen Gründen icheinen uns die Beziehungen Recs zu Rietiche viel eber von biographischem, als von philosophischem Interesse zu fein; beshalb wollen wir uns in diefer Studie auch nicht mehr bamit befaffen.

Minierer, der die Grundlagen ber festesten Dogmen untergrabt und feine unterirbifchen Stollen und Bange unter ber Erbe, ben Augen ber Menschen entruckt, langfam, geduldig und sicher vortreibt. "Menschliches Allzumenschliches" ist ein abgründlicher Angriff auf den romantischen Bessimismus, insonderheit gegen Schopenhauer, beffen Lehre er nun unter Burudareifen auf feine früheren Meinungen öffentlich verwirft; er lehnt jest die Sypothese vom Willen als vom "Ding an fich" ab, die er in der "Geburt der Tragodie" noch zugab, und leugnet ganz allgemein die Notwendigkeit bes Glaubens an ein "Ding an sich"; er befämpft die Moral des Mitleidens, die Verherrlichung der Entjagung, die Lehre, nach welcher der Mensch auf jeden perfönlichen und felbstfüchtigen Wunsch zu verzichten hat; er will nicht einmal mehr zugeben, daß die Menschheit die Hervorbringung des Genius zum Ziele habe, wie er noch in "Schopenhauer als Erzieher" behauptet hatte, sondern erklärt, daß fie, im ganzen gerechnet, feine Art von Ziel verfolgt. Im "Wanberer und sein Schatten" unternimmt er es, "jenen Schat= ten, welchen alle Dinge zeigen, wenn ber Sonnenschein ber Erfenntnis auf fie fällt",\*) zu erforschen. Er weiß in ber That, daß man die Dinge nur schlecht kennt, wenn man sich darauf beschränkt, sie im verklärenden Lichte der idea= listischen Erkenntnis zu betrachten, da man alsdann nur die erleuchteten Teile gewahrt, während die im Schatten liegenden den Blicken entzogen bleiben; barum foll ein Denker, der sich von der Wirklichkeit eine vollständige Darstellung machen will, auch ihr dunkles Antlitz kennen lernen. — In der "Morgenröte" endlich unterwirft Rietsiche den Wert, den die Menschen jederzeit als den allerhöchsten

<sup>\*)</sup> W. III, 188.

angesehen haben, nämlich den Glauben an die Moral, einer scharfen Kritik. Er legt dar, daß der Glaube an die Pflicht weder übernatürlichen Ursprunges noch von imperativischem und absolutem Werte ist, daß es kein ewiges und unerschütterliches Gesetz giedt, welches Gut und Böse sestiget, und daß das Moralgesetz, das den Menschen dazu zwingt, um jeden Preis aufrichtig gegen sich selbst zu sein, sich schließlich selbst aushebt: der Mensch wird wieder "Immoralist" aus Moralität, wie er Atheist aus Religion wurde; seine intellektuelle Rechtschaffenheit zwingt ihn, seine Kritik auf die Moral selbst anzuwenden und die Berechtigung ihrer Forderungen in Frage zu stellen.

Das Ibeal, das Nietsiche sich zu dieser Zeit vom Dasein macht, näherte sich ein wenig bem positivistischen Ibeale. Er meinte, daß jedes Individuum in den ersten dreißig Jahren seines Daseins eine Entwicklung, welche bie Menschheit in vielleicht dreißigtaufend Jahren gurud= gelegt hat, gewissermaßen refapituliere. Der moderne Mensch fängt als Rind bamit an, fromm zu fein; bann verliert er den Glauben an Gott und Unsterblichkeit und läßt sich einige Zeit von dem ernsteren Zauber der Meta= physif gefangen nehmen; diese hört dann auch balb auf. ihn zu befriedigen, und verflüchtigt sich nach und nach zum ästhetischen Glauben, zum begeisterten Rultus ber Runft. Endlich spricht der wissenschaftliche Inftinkt immer gebieterischer dazwischen und führt den fertigen Mann zum eraften Studium der Natur und Geschichte. In Diesem wissenschaftlichen Menschen, dem "Freigeist", der sich von jeder Musion und jedem Vorurteile freigemacht hat, sieht Nietsiche einige Zeit lang ben schönften Typus bes höheren Menschentums. Der Freigeist ift ein "Bessimist bes Intellefts", er bedarf einer fräftigen moralischen Gesundheit, um nicht in Trostlosigfeit und Nihilismus zu verfallen: benn nicht ungestraft kann ber Mensch die Schleier bes Frrtums zerreißen, die ihn überall umgeben, und ber Realität Aug in Auge sehen. "Das ganze menschliche Leben ift tief in die Unwahrheit eingesenkt; der einzelne kann es nicht aus biesem Brunnen berausziehen, ohne babei seiner Vergangenheit aufst tiefste gram zu werden, ohne seine gegenwärtigen Motive, wie die der Chre, ungereimt zu finden und ben Leidenschaften, welche zur Rufunft und zu einem Glück in derfelben hindrangen. Sohn und Verachtung entgegenzustellen."\*) Er kann nichtsbestoweniger, wenn er mutig und von energischem Temperament ist, just in seiner Wissenschaft Motive finden, die ihn der Berzweiflung entreißen. Das pessimistische Wissen erlöst ihn in der That von den Sorgen, die das Bolf qualen; wenn er gleichgültig gegen fast alles wird, was den anderen Menschen von Wert ift, genießt er bafür um so freier bas Schauspiel ber Dinge und findet fein Blud barin, über bem menschlichen Treiben mit seinen Sitten. Gebräuchen, Vorurteilen und Gesetzen zu schweben; er lebt allein, um beffer zu erkennen, und sein höchster Lohn ist, die not= wendigen Gesetze bes Weltprozesses in und außer sich zu begreifen und die Zutunft des Menschengeschlechtes vielleicht vorauszuahnen. "Glaubst du, ein solches Leben mit einem folchen Ziele sei zu mühevoll, zu ledig aller Annehmlich= feiten? So haft bu noch nicht gelernt, daß fein Honig füßer als ber ber Erfenntnis ift, und bag bie hängenben Wolfen der Trübsal dir noch zum Guter dienen muffen, aus dem du die Milch zu beiner Labung melfen wirft. Rommt das Alter, so merkst du erst recht, wie du der

<sup>\*)</sup> W. II 52.

Stimme der Natur Gehör gegeben, jener Natur, welche bie ganze Welt durch Luft beherrscht: dasselbe Leben, welches seine Spitze im Alter hat, hat auch seine Spitze in der Weisheit, in jenem milden Sonnenglanz einer beständigen geistigen Freudigkeit; beiden, dem Alter und der Weisheit, begegnest du' auf Einem Bergrücken des Lebens: so wollte es die Natur. Dann ist es Zeit und kein Anlaß zum Zürnen, daß der Nebel des Todes naht. Dem Lichte zu — deine letzte Bewegung; ein Jauchzen der Erkenntnis — bein letzter Laut."\*)

Von 1882 ab beginnt jedoch der Ton seiner Werke unmerklich anders zu werden. Zwar sett er den Kampf, ben er gegen die Meinungen seiner Zeit begonnen hatte, bis jum Ende fort; eines feiner letten Werke, die "Bogenbammerung", trägt ben bezeichnenden Untertitel: "Wie man mit dem hammer philosophiert"; desgleichen enthält die "Genealogie der Moral" und der "Antichrift" Angriffe von fast unerhörter Beftigfeit gegen bas Chriftentum und sein asketisches Ibeal. Aber in die friegerischen Fanfaren, in den Aufschrei von Empörung und Born, in die bitteren Sarkasmen mischen sich jett häufig die Iprisch begeisterten Klange eines Siegesliedes. Nietiche kommt wieder zur Gefundheit. Nach Jahren der Krankheit und bes Leibens, mahrend welcher er in ben Tag hineinlebte und fast jeden Augenblick den Tod erwartete, atmet er von neuem freier auf und fängt wieder an, von befferen Tagen zu träumen. "Dieses Buch," sagt er von der "Fröhlichen Wiffenschaft", die er 1882 schrieb, "ift nichts als eine Luftbarteit nach langer Entbehrung und Ohnmacht, das Frohlocken der wiederkehrenden Kraft, des neuerwachten

<sup>.\*)</sup> W. II 267.

Glaubens an ein Morgen und Übermorgen, des plöglichen Gefühls und Vorgefühls von Rufunft, von naben Abenteuern, von wieder offnen Meeren, von wieder erlaubten, wieder geglaubten Zielen."\*) Er ift ber doppelten Tyrannei ber Rrantheit, die seinen Horizont verdüsterte, und seines hochmütigen Stolzes entronnen, ber fich bem Schmerze zu beugen weigerte und ihn aufrecht zu bleiben zwang, seinem stolzen Princip getreu: "Gin Leidender hat auf Beffimismus noch tein Recht!" \*\*) Er verfpurte jest bie freudige Trunkenheit des wieder Genesenden in sich; er hatte die Empfindung des leuchtenden Frühlings nach eisigem Binter. In seinen neuen Entwürfen fonnte er sich baber mit seinem Ibeale bes freien Beistes, so wie er es in "Menschliches" gefaßt hatte, nicht mehr zufrieden geben. Es fehlt biesem freien Beiste thatsächlich an Freude; bas Leiden hat ihn ein wenig grämlich gemacht, er hat sich noch nicht gang vom "Geist der Schwere" frei ge= macht, jenem "allerhöchsten, großmächtigsten Teufel, von bem sie sagen, bag er ,ber Berr ber Welt' sei;" \*\*\*) er weiß noch nicht zu "tanzen", sich frei und fröhlich ohne Anstrengung auf ben Fluten bes Lebens hintreiben zu laffen. Und in feinem Denken ersteht jest eine neue Bifion ber Rufunft: feine fünftlerische Einbildungsfraft gebiert die strahlende Erscheinung des Propheten Zarathustra, der zehn Jahre in der einsamen Buste verbracht hat, wo er "feines Beiftes und feiner Ginfamteit genoff", um bann zu ben Menschen herniederzusteigen und ihnen bie Lehre vom "Übermenschen" und die Religion der "ewigen Wieder= funft" ju predigen, in feiner einsamen Soble die verfeinerten Typen der höheren, aber leidenden Menschheit zu

<sup>\*)</sup> W. V, 4. \*\*) W. III, 9 \*\*\*) W. VI, 157.

versammeln — "die Wenschen der großen Sehnsucht, der großen Verachtung, des großen Ekels", die eines Tages dem "Übermenschen" Plat machen sollen — und sie von ihrem Pessimismus zu heilen, indem er in ihren Augen das Bild der Zukunft erglänzen läßt, und endlich zu sterben, als er den höchsten Grad der Weisheit erreicht hat: in dem Augenblicke, wo die Sonne seines Daseins im Zenith steht, zur Stunde des "großen Wittag", indem er den Sieg seiner Lehre durch seinen Tod besiegelt. —

Wir wollen in ben beiden nachsten Büchern die Philosophie Nietsiches zusammenfassen, indem wir zunächst den negativen Teil seiner Lehre — die Kritit des heutigen Menschen mit feinem Glauben und feinen Instinkten, und dann den positiven Teil - die Religion des "Übermenschen" und der "Ewigen Wiederfunft" erörtern. verschließe mich ben sehr ernftlichen Ginwendungen nicht, die man gegen diese Methode erheben kann, und beren schwerwiegenoste wohl die ist, daß man bei Auseinander= segung Nietschischer Ideen in systematischer Form leicht auf dogmatische Einkleidungen verfällt, die jene nicht zu beanspruchen haben und auch nicht beanspruchen. Es steht in der That fest, daß Niepsches Denken von 1878—1888 nicht unverändert geblieben ist; ich habe eben selbst darauf hingewiesen, daß er um das Jahr 1882 eine Richtung ein= schlug, die der vorhergehenden nicht entspricht; und es wäre ein Leichtes, zwischen ben Berioden von 1878-1882 und 1882—1888 noch andere Unterschiede festzustellen, die mehr oder weniger bedeutsam sind. Doch Nietsiche ift fein Schulphilosoph und will auch feiner sein. Die Wahrheit "an sich" ift ihm höchst gleichgültig; es liegt ihm wenig baran, seine Behauptungen mit logischen Argumenten zu beweisen, und noch weniger baran, ein schones Syftem zurechtzuzimmern, das fest zusammenhängt und wohlgeordnet ift; er bemüht sich nie, die Meinungen, welche er für irrig hält, burch Bernunftschluffe zu widerlegen. Seine Methode ift ftets bie gleiche. Er fagt: Mein Inftinkt lagt mich in bem und dem Menschen, in der und der Gruppe von Menschen entartete ober verächtliche Wesen sehen, in der und der Theorie, der und der Meinung ein frankhaftes Princip wittern. Ich bekämpfte sie also, wie man eine natürliche Blage oder Krankheit bekämpft. Wenn es mahr ift, daß ich ein lebenförderndes Princip und meine Widersacher ein lebensfeindliches vertreten, so muß der Sieg unvermeidlich mir zufallen; andernfalls werde ich nicht weniger unvermeidlich unterliegen. Und da ich nur eines will, nämlich den Triumph des Lebens, so werde ich mich meiner Nieder= lagen ebenso freuen, wie meiner Siege. Alles übrige ift fehr gleichgültig. - Ift es unter biefen Bedingungen nicht untlug, aus Nietsiche ein "Spftem" zu machen, wie man ein "System" aus Rant und Schopenhauer gemacht hat, da ja die logische Wahrheit einen so kleinen Plat in den Beftrebungen unferes Philosophen einnimmt?

Wenn ich mich trothem entschlossen habe, seine Werke nicht einzeln durchzugehen, sondern einen allgemeinen Abriß ihrer Hauptprobleme und deren Lösung zu geben, so gczichieht dies zu allernächst, weil Nietziche zu wiederholten Walen auf dieselben Fragen zurückgekommen ist, indem er ein Problem zunächst summarisch ankündigte, es dann wieder aufnahm, untersuchte und vertiefte, dis er ihm schließlich seine endgültige Fassung gab. Seine Werke eines nach dem andern zu analysieren, hieße sich der Gefahr aussetzen die Darlegung ebenderselben Fragen mehrmals zu wiederholen. Zudem — und dies ist, wie mir scheint, der eigentlich wichtige Grund —: wenn Nietzsche wenig

Logit anwendet und fich des Suchens ber Wahrheit "an sich" nicht befleißigt, so beift bas nicht etwa, jein Denken ware ungereimt und unlogisch gewesen. Weit gefehlt! Ich bin im Gegenteil überzeugt, daß Nietiche thatsächlich ein wohl gefügtes und gegliebertes Syftem im Ropfe hatte und er es lediglich beshalb nicht in spstematischer Korm entwickelt hat, weil sein Gesundheitszustand ihn zwang, seine Gebanken in aphoristischer Form niederzulegen. tonnte, mahrend er spazieren ging, Aphorismen aus bem Ropfe verfassen; wogegen es ihm aus gang äußerlichen Grunben verfagt mar, lange Berte in einem Atem gu Papier zu bringen. Auch ist zu bemerken, daß Rietsiche bie Werke seines zweiten Lebensabschnittes viel planmäßiger angelegt hat, als die von 1878-1882. Die "Genea= logie ber Moral" ist trot ihrer äußeren Abteilung in Aphorismen eine wirkliche "Abhandlung"; auch ber "Bille zur Macht" wäre, nach bem ersten Teile zu schließen, ber allein vollendet ift, viel sustematischer geworden, als bie früheren Werte. Man fälicht also sein Denken nicht, wenn man es in der - notwendigerweise etwas gefünstelten -Form einer philosophischen Doktrin vorbringt, obschon er felbst es nie auf biese Beise bargelegt hat. Im übrigen werde ich mich bemühen, burch häufige Citate ein mög= lichst lebendiges Bild von diesem so farbenreichen und lebendigen Werfe zu geben, dem jede scholaftische Bedanterie fern ist, mahrend man feinem Schöpfer auf jeder Seite anmerkt, daß er fein ganges Berg, feine gange Seele an die Erforichung von Broblemen gesett hat, die nach feinem hübschen Ausdrucke: "ein stachliches Fell haben und nicht banach angethan sind, geliebkost und gelockt zu werben ..."

# IV. Buch.

## Hiehiches Buftem.

Degativer Teil: Der Mensch.

1.

Debe Epoche, jede Kultur hat ihre "Tafel der Werte" wie Niehsche es nennt; anders gesprochen, sie läft eine Rangordnung der Werte zu, zieht einen dem andern vor, halt diese Sandlung für besser als jene und meint beispiels= weise, daß die Wahrheit dem Frrtum ober ein Aft der Barmherzigkeit einem Akte der Graufamkeit vorzuziehen Die Bestimmung dieser Tafel der Werte ist die wesentlichste Thatsache der Weltgeschichte, da ihre Rangordnung die bewußten oder unbewußten Sandlungen aller Individuen bestimmt und alle Urteile veranlagt, die wir über diese Sandlungen fällen. Dieses Broblem der Bestimmung der Werte geht also für den Philosophen allen anderen vor; immer hat Nietzsche all sein Dichten und Trachten hierauf konzentriert. Und das Ergebnis seines Nachbenkens ist folgendes gewesen: Die Tafel der Werte. bie gegenwärtig von der europäischen Kultur anerkannt werben, ist schlecht gemacht und einer Revision von oben bis unten bedürftig. Man muß zu dem schreiten, mas er "die Umwertung aller Werte" nennt, man muß infolgcbessen die Richtung unseres gesamten Lebens verändern und die wesentlichen Grundlagen, auf denen alle unsere Urteile beruhen, umgestalten. Gegen Ende seines dewußten Lebens sah seine Einbildungskraft, überreizt durch die tiese Einsamkeit, die um ihn war, und vielleicht auch durch die Herankunft der Krisis, die seinen Verstand umnachten sollte, in jener philosophischen Umwälzung den Ausgangspunkt eines ungeheuren Umschwunges für die ganze Menscheit: "Ich schwöre Ihnen zu", schrieb er am 20. November 1888 an Brandes, "daß wir in zwei Jahren die ganze Erde in Konvulsionen haben werden. Ich din ein Verhängnis."\*)

Der heutige Mensch stellt an die Spite seiner Wertetafel eine Anzahl absoluter Werte, die er über jede Erörterung hinaushebt und bie ihm zum Magftabe für bie Abschätzung der ganzen Wirklichkeit werden. Unter biesen überall anerkannten Gütern ift z. B. bas Bahre und bas Wenn es eine Thatsache giebt, die über jeben Zweifel erhaben scheint, so ist es bie, daß die Wahrheit mehr wert ift, als die Unwahrheit; von einer Behauptung, einer beliebigen Theorie beweisen, daß sie falsch ist, hieße sie um jede Glaubwürdigkeit bringen; ber Rultus ber Wahrheit, der Aufrichtigkeit um jeden Preis, ist vielleicht einer unferer festesten Glaubenssätze. Desgleichen haben die verwegensten Denker vor dem Problem von Gut und Bose furchtsam Halt gemacht. Kant hielt das Dasein seines kategorischen Imperativs für eine Wahrheit, die über jede Vernunft und Erörterung erhaben wäre. Selbst Schopenhauer, der die Kantische Theorie nod ber Pflicht fritisierte, gab nichtsbestoweniger zu, dak

<sup>\*)</sup> Brandes "Menschen und Werke", S. 223.

alle Menschen in praxi barüber einig waren, ben Inhaltbes Moralgesetzes folgenbermaßen zu formulieren: "Neminem laede, immo omnes, quantum potes, juva", zu Deutsch: "Thu keinem etwas zu leide, vielmehr hilf allen. jo aut du kannst." Die Philosophen haben nie gewagt, Die Rechtmäßigkeit der moralischen Urteile in Zweifel zu zichen: sie haben sich einzig und allein damit beschäftigt, die "Grundlagen der Moral" und das praktisch völlig aleichaultige Warum jener Urteile zu suchen, die beständig über alle menschlichen Handlungen namens eines -moralischen Bewuftseins" gefällt werden, vor dem alle Chrfurcht beugt. Gerade biefen Über= Welt sich in zeugungen, die heutzutage das innere Leben fast aller Menschen beherrschen, diesem Kultus der Bahrheit, dieser Religion des Moralgesetes erklärt Nietiche ben Rrieg. Anstatt sie als eine Thatjache, die zu erörtern unnüt ift, als eine Autorität, beren Ansprüche zu prufen ruchlos mare, ehrfurchtsvoll anzunehmen, faßt er fie ted als Broblem und fürchtet fich nicht, die fühne Frage aufzuwerfen: Warum Bahrheit? Warum nicht lieber Irrtum? Warum Gut und nicht lieber Bose? Und das so formulierte Problem löst er mit derselben Rühnheit, indem er als Verhaltungsmagregel des mahrhaft freien Menschen die Devise jenes geheimnisvollen Ordens der Affassinen festhält, welche die Kreuzfahrer bereinst im beiligen Lande antrafen: "Nichts ift mahr, alles ift erlaubt."

Für Nietziche sind in der That alle jene metaphysischen, geheimnisvollen und übermenschlichen Wesenheiten, die der Wensch jederzeit außer sich angesetzt und unter verschiedenen Namen verehrt hat — "Gott", die Welt der "Dinge an sich", die "Wahrheit", der "kategorische Imperativ" — nichts als Phantome unserer Einbildungskraft. Die uns

mittelbarfte Wirklichkeit, die einzige, die zu erkennen uns gegeben ift, ift bie Welt unferer Bunfche und Leibenschaften. Alle unsere Handlungen, Willensafte und Bebanken werben im letten Sinne von unseren Instinkten geleitet, und diese Inftinkte laffen fich zulett famtlich auf einen einzigen Grundinftinft gurudführen; es ift ber "Wille zur Macht", der - so lautet Nietsiches Spothese allein genügt, um alle Kundgebungen bes Lebens, die wir bezeugen können, zu erklaren. Jedes lebende Befen -Bflanze, Tier ober Mensch - trachtet banach, seine Rraft zu vermehren, indem es andere Wesen, andere Kräfte seiner Herrschaft unterwirft. Dieses fortbauernde Bestreben, Dieser ewige Rampf, in welchem jedes Wesen sein eigenes Leben unaufhörlich aufs Spiel fest, ift bas Grundgefet alles Lebens. Alle Bethätigungen des Lebens werden ausnahms= los durch den Inftinkt regiert. Wenn der Mensch nach Tugend, Wahrheit oder Runft strebt, so thut er dies vermöge eines Naturtriebes, der ihn, um sich zu befriedigen, zu gewissen Handlungen treibt. So ist auch die Moral, welche der Chrift als göttliche Offenbarung ausieht und der er sein ganges Dasein unterordnet, in Wirklichkeit eine menschliche Erfindung, um einen bestimmten Inftinkt zu befriedigen. Desgleichen ift die Wahrheit, welcher ber Gelehrte sein Leben weiht, ursprünglich vom "Willen zur Macht" gewollt worden, indem dieser nach Vergrößerung seiner Herrschaft strebte. Aber ber Mensch ist durch eine fonderbare Verirrung barauf verfallen, bas, mas er ge= schaffen hatte, um eines feiner Bedürfniffe zu befriedigen, als Ideal anzubeten. Anftatt zu fagen: "Ich lebe, um meine Instinkte zu befriedigen, und vermöge dieses Gesetzes werde ich also nach dem Guten und Wahren streben, soweit mein Wille zur Macht mich bazu treiben wird". - ftellt

er das Princip auf: "Das Gute und das Wahre, sie sollen um ihrer selbst willen aufgesucht werden; man soll das Gute thun, weil es das Gute ist, und aus Liebe zur Wahrbeit nach Wahrheit trachten; das Leben des Menschen ist nur soviel wert, als er sein selbstsüchtiges Interesse diesem idealen Ziele unterordnet; er hat also im Namen des Ideals seine persönlichen Triebe zu unterdrücken und die Selbstsucht als ein Übel anzusehen." Aber der Wensch, der so denkt und danach handelt, wird ebenfalls nur durch einen Instinkt getrieben, denn der Instinkt ist der letzte Beweggrund aller unserer Handlungen; nur daß hier der Instinkt verdorben ist.

Die Instinkte des Menschen sind in der That nicht alle gleichmäßig gesund; die einen sind normal und trachten banach, seine Bitalität zu vermehren, aber andere find frank und trachten banach, ihn zu schwächen. Die Rrankheiten bes Körpers haben natürliche Ursachen und entwickeln sich nach den Gesehen des menschlichen Organismus; nichtsdeftoweniger führen sie zur Zerftörung bes Körpers und muffen barum durch den Arzt bekämpft werden. Gin Gleiches gilt für die Krankheiten der Berfonlichkeit: sie haben einen natürlichen Urfprung, aber ihre Folgen find barum nicht minder verhängnisvoll. Je nachdem die normalen oder franken Inftinkte in einem Individuum vorherrschen, wird es ein schönes Exemplar ber Menschheit ober ein entartetes fein. Es giebt also einerseits Menschen, die an Leib und Seele gesund sind und zum Dasein Ja sagen, die glücklich find, zu leben, und das Leben emig fortzuseten verdienen, und andererseits franke, ohnmächtige Decadents, beren Lebensinftinkt geschwächt ift; fie fagen Nein zum Dafein, neigen dem Tode, der Selbstaufhebung zu und suchen nicht mehr, sich fortzupflanzen, ober follten ce jedenfalls nicht

mehr thun. — Es ift dies eine natürliche und physioslogische Realität, gegen die es keine Auflehnung giebt: in der That ist das Leben überall im Fortschritt oder Rücksschritt, es vermehrt oder vermindert seine Intensität; der Wensch ist eine Pflanze, die bald elend vegetiert, bald herrlich emporschießt und nach allen Seiten mächtige und prächtige Blüten treibt. Auf diese Thatsache gründet Nietzsche seine Tasel der Werte.

Er schließt folgendermaßen: Ich weiß nicht, ob das Leben an sich gut ober bose ist. Nichts ist in der That vergeblicher, als der ewige Streit zwischen Optimiften und Beffimiften, und zwar aus einem ganz einfachem Grunde: Niemand auf ber Welt ift imftande, ben Wert bes Lebens zu beurteilen. Die Lebenden können es noch nicht, weil sie in dem Streite Bartei und sogar Gegenstand bes Streites find; und die Toten konnen es nicht mehr, benn sie sind tot. Bas das Leben in seiner Gesamtheit wert ist, kann also niemand sagen; ich werde nie und nimmer wiffen, ob es für mich beffer gewesen ware, gu sein ober nicht zu sein. Aber von dem Augenblicke an, wo ich lebe, will ich das Leben so überströmend, so ver= schwenderisch, so tropisch wie möglich in mir und außer Ich sage also Ja zu allem, was bas Leben schöner, intensiver und lebenswürdiger macht. Wenn es mir erwiesen scheint, daß Irrtum und Illusion der Entwicklung des Lebens dienlich find, werde ich zu Irrtum und Mufion Ja sagen; wenn es mir erwiesen scheint, daß die Instinkte, welche die gegenwärtige Moral als schlecht bezeichnet — 3. B. Harte, Graufamfeit, Lift, Berwegenheit, Rampfluft -, imstande sind, die Vitalität des Menschen zu vermehren, fo werbe ich zum Bofen und zur Gunbe Ja fagen; wenn es mir erwiesen scheint, daß das Leiden ebenso fehr wie

bie Freude zur Erziehung des menschlichen Geschlechtes beiträgt, werde ich auch zum Leiden Ja sagen. — Im Gegenteil werde ich zu allem, was die Vitalität der Pflanze Mensch herabset, Nein sagen. Und wenn ich entdecke, daß die Wahrheit, die Tugend, das Gute, mit einem Worte alle von den Menschen bisher verehrten und geachteten Werte, dem Leben schädlich sind, werde ich zu Wissenschaft und Moral Nein sagen. —

Wir wollen in diesem Buche sehen, wie sich nach Nietziche die Tasel der heutzutage anerkannten Werte darstellt, welches ihr Ursprung ist, und welchen Seelenzustand sie bei dem heutigen Europäer offenbaren.

2.

"Bei einer Wanderung durch die vielen feineren und gröberen Moralen, welche bisher auf Erden geherrscht haben ober noch herrschen, fand ich gewisse Züge regelmäßig mit einander wiederkehrend und an einander geknüpft: bis fich mir endlich zwei Grundtypen verrieten, und ein Grundunterichied heraussprang. Es giebt Berren=Moral und Stlaven=Moral: - ich füge fofort hinzu, daß in allen höheren und gemischteren Kulturen auch Versuche der Vermittlung beider Moralen zum Vorschein kommen, noch öfter das Durcheinander derselben und gegenseitige Miß= verstehen, ja bisweilen ihr hartes Nebeneinander sogar im selben Menschen, innerhalb Einer Seele. Die moralischen Wertunterscheidungen sind entweder unter einer herrschenden Art entstanden, welche sich ihres Unterschieds gegen die beherrichte mit Wohlgefühl bewuft wurde, - oder unter den Beberrschten, den Sklaven und Abhängigen jeden Grades."\*)

<sup>\*)</sup> W. VII, 289. — Der erfte Gebante dieser Unterscheidung zweier Moralen findet sich schon in "Menschliches Allzumenschliches" W. II, 68.

Man sieht, wie sich im Anfange ber europäischen Rultur jeben Augenblick die Verhältnisse erneuern, die jene beiden Typen ber Moral entspringen lassen: eine friegerische Rasse, eine Schar von Raubtieren fturzt über eine untergeordnete, friedlichere, minder friegerische Rasse ber, unterwirft sie und beutet fie zu ihren Bunften aus. So entsteht bie griechische und römische Kultur; so entstehen in einer uns näher liegenden Epoche auf den Trümmern des römischen Reiches die Königreiche der Germanen. Das Raubtier, der Aristokrat, ist sich bessen bewußt, daß er es ist, ber ben Wert der Menschen und Dinge feststellt: mas ihm nütlich ober schädlich ist, ist aut ober schlecht an sich, seine Moral ift nur das überftrömende Bewuftsein seiner Bolltommen= heit und Kraft. Er nennt gut, was seinesgleichen ist, den Edlen, den Herrn, und schlecht, was ihm unterlegen ist, den Bemeinen, ben Sflaven, ben er verachtet. Das Gute ift also für ihn nichts anderes als die Gesamtheit der physischen und moralischen Eigenschaften, die er bei sich selbst und seinesgleichen hochschätt. Er weiß sich Dank bafür, bag er stark und mächtig ist, daß er zu herrschen und auch sich zu beherrschen weiß, daß er hart gegen sich wie gegen die andern ist; folglich ehrt er die gleichen Eigenschaften auch bei den andern. Hingegen verachtet er die Schwäche und Feigheit in allen ihren Formen, wie Furcht, Schmeichelei, Niedrigkeit, Demut, vor allem Lüge. Er hält nichts von Mitleid und Selbstlosigkeit, den heute so gepriesenen Tugenden, benn er meint, daß diese Gefühle unschicklich und bei einem Herrn und Führer selbst einigermaßen lächerlich sind. Aber er bewundert die Kraft, die Rühnheit, die List und selbst die Grausamfeit als Eigenschaften, die ihm seine friegerische Überlegenheit sichern. Vor allem — und hier= durch stöft Nieksche wohl am meisten bei dem modernen

Gemissen an - ist er fest überzeugt, daß er Bflichten nur gegen feinesgleichen hat und gegen Stlaven und Fremde nach Gutbünken handeln fann, daß er sie fo hart ober fanft behandeln darf, wie es ihm gefällt, ohne fich Gedanken darüber zu machen. Unter seinesgleichen bagegen hat er fehr bindende Verpflichtungen; er muß in der Dankbarkeit wie in der Rache echt fein und Gutes wie Boses gleich vergelten; er ist unumschränkte Hingebung dem Freunde und Rührer, Chrfurcht dem Greise schuldig. Er bat eine angeborene Achtung vor der Tradition: weit entfernt, an den Fortschritt zu glauben, ehrt er die Vergangenheit und sieht mit abgunftigem Vorurteil auf die jungeren Generationen. Die aristofratische Moral ist hart und unduldsam. Wie die Eblen sich im allgemeinen als Minderheit em= pfinden, die unter einer feindlichen Menge lagert, so muffen fie um jeden Preis Die Gigenschaften, Die ihren Sieg gesichert haben, erhalten - es ift bies für fie eine Lebensfrage; ebenso sind die Gebräuche, die sich auf die Erziehung der Kinder, die Beirat, Beziehungen zwischen Jugend und Alter erftreden, von großer Strenge; alles ist darauf berechnet, ber Entartung vorzubeugen und den ursprünglichen Typus der Rasse möglichst rein und stark zu erbalten. Endlich hat eine aristofratische Rasse ihren Gott, in welchem sich alle Tugenden verkörpern, die ihr zur Macht verholfen haben, und welchem fie ihre Dantbarkeit, daß fie so ist, wie sie ift, durch Opfer bezeugt. Dieser Gott, ben ber Aristokrat nach seinem Bilde geschaffen hat, kann folg= lich nüplich ober schädlich, Freund oder Feind, wohlthätig oder böswillig sein: er ift in Wirklichkeit der "Wille zur Macht", der die Herren zur Herrschaft geführt und sie start und glücklich gemacht hat; und die Ehre die sie ihm erweisen, ist der Ausdruck ihrer Lebensfreude, des Dantes, ben fie fich felbst bafür wissen, schon und mächtig zu sein.

Gerade umgekehrt ist der zweite große Moral=Typus, bie Moral bes Sklaven, bes Schwachen, bes Unterworfenen. Wenn das Gefühl, das die Herren beherrscht, Stolz und Lebensfreude ist, so wird der Schwache umgekehrt die pessi= mistische Neigung bes Migtrauens gegen bas Leben und vor allem den instinktiven Saf gegen den Mächtigen, ber ihn bedrückt, heben. Man muß sich wohl vergegenwärtigen, baß die vornehmen Raffen für die Unterworfenen furcht= bare Feinde gewesen sind. Voller Rücksicht und Ehr= erbietung untereinander, kennen sie kein Gesetz mehr, wo bas Frembe, die Frembe beginnt. Sie halten fich da schadlos für den Awang, den sie sich unter ihresgleichen auferlegten. Hier ift alles erlaubt, Gewaltthat, Mord, Blünderung, Folterung; nach außen bin werden die Eblen wieder zu frohlockenden und furchtbaren Raubtieren und geben von ihren blutigen Streichen mit Übermut und feelischem Gleichgewichte bavon, überzeugt, daß fie Belben= thaten vollbracht haben und die Dichter für lange etwas zu singen haben werben. So sind sie für ihre Opfer schredliche und haffenswerte Ungeheuer. "Diese Rühnheit vornehmer Raffen, toll, absurd, ploglich, wie fie fich außert, das Unberechenbare, das Unwahrscheinliche selbst ihrer Unternehmungen . . . . ihre Gleichgültigkeit und Verachtung gegen Sicherheit, Leib, Leben, Behagen, ihre entsetliche Beiterkeit und Tiefe ber Luft in allem Berftoren, in allen Bollüften bes Sieges und ber Graufamkeit — alles faßte sich für die, welche baran litten, in bas Bild bes "Barbaren", bes "bosen Feindes", etwa des "Goten", des "Bandalen" zusammen."\*) So wird der starke und mächtige Mensch,

<sup>\*)</sup> W. VII, 322 fig.

ber "Gute" der Herrenmoral, zum "Bösen" der Stlavenmoral. Böse ist für den Schwachen alles Gewaltsame, Harte, Furchtbare, alles, was Furcht einflößt. Das Gute wird umgekehrt alle von den Herren verachteten Tugenden in sich schließen, die das Dasein für die Unterdrückten und Leidenden minder hart machen: Mitleid, Sanstmut, Geduld, Demut, Betriebsamkeit, Bohlwollen; der Gute, der in der Herrenmoral der furchtbare und starke Krieger war, wird in der Sklavenmoral zum guten und friedlichen Mensichen; er wird selbst ein wenig verächtlich, weil allzu wehrlos, weil allzu gutmütig . . .

3.

Es wird sich lohnen, den Ursprung der von den Sklaven gebilligten Werte noch etwas näher zu betrachten, denn die christliche Moral und Religion, auf denen das ganze System der modernen Werte beruht, ist thatsächlich in diesem Milieu entstanden. Die Sklavenhorde nämlich, die Herde der Schwachen, Entarteten jeder Art findet ihr natürliches Oberhaupt im Priester. Was ist der Priester?

Der Priester muß selbst ein Entarteter sein, um die Bedürfnisse seiner Krankenherde zu verstehen und das Leben in ihr auszuhalten. Aber er muß seinen Herrschersinstinkt intakt erhalten, um das Bertrauen der Leidenden zu gewinnen, ihnen Furcht einslößen zu können, ihr Wächter und Wärter, ihr Tyrann und Gott zu werden. Sein Beruf liegt zunächst darin, die Herde der Schwachen gegen die Starken in Schutz zu nehmen. In dieser Eigenschaft wird er der geschworene Feind der Herren sein und gegen sie unbedenklich jedes Mittel gebrauchen, insonderheit die Wassen des Schwachen, List und Lüge; er wird selbst zum "Raubtier" werden — und zwar zu einem sast ebenso ge-

fährlichen Raubtiere als die, welche er bekämpft. Aber das ist nicht alles: er muß die Herbe auch noch gegen sich selbst verteidigen, gegen die schlimmen Gefühle, die bei allen An= häufungen von Kranken mit Notwendigkeit entstehen. befämpft mit Weisheit und Barte jeden Beginn der Anarchie, jedes Symptom der Auflösung; er handhabt geschickt jenen gefährlichen Explosivstoff, das Ressentiment, das sich unter ben Scharen ber Seinen unaufhörlich ansammelt, und weiß es so einzurichten, daß die Explosion der Berbe und bem Hirten feinen Schaben thut. Derart ist bie historische Mission des Priesters teils eine nütliche, da er schlimmen Ratastrophen zuvorkommt, indem er die Menge der Ent= arteten discipliniert, teils eine verhangnisvolle, da fie den natürlichen Lauf der Entwicklung freuzt. Der natürliche hafen, nach dem alle Schwachen und Kranten, die Beffimisten jeder Art streben, ift der Tod, der alles Leiden auslöscht, der allen Zukurzgekommenen ein Obbach des Friedens, eine unverletliche Freistätte gemährt. Aber felbst bei denen, deren Lebensenergie geschwächt ist, wehrt sich der "Wille zur Macht" instinktiv gegen die Vernichtung: indem er die Realität fälscht, fluftert er ihnen neue Lebensgrunde ein, verschafft er ihnen die Mittel, sich über ihr Leiden hinwegzutäuschen, betrügt er sie über die Gründe ihres Der Briefter bedient sich dieses natürlichen Instinktes mit vollendeter Geschicklichkeit; er leitet und reizt ihn, er zieht ihn groß, er macht ihn zum Werkzeug feiner Berrschaft. Er wird zum Beschützer einer unzähligen Menge von Um welchen Preis, werden wir sogleich sehen. Aranken.

Unter ben Juben, jenem priesterlichen Bolfe par excellence, das, unter die schlimmsten Existenzbedingungen versetzt, sich bennoch durch Wunder der Hartnäckigkeit am Leben erhalten hat, beginnt das, was Niepsche den "Stlaven-

aufstand in der Moral" nennt. "Die Juden sind es aewesen, die gegen die aristofratische Wertgleichung (aut vornehm - mächtig = schön - glücklich - gottgeliebt) mit einer furchteinflößenden Folgerichtigkeit die Umkehrung gewagt und mit den Bahnen des abgründlichsten Saffes (bes Haffes ber Ohnmacht) festgehalten haben, nämlich .die Elenden sind allein die Guten, die Armen, Ohnmächtigen. Niedrigen sind allein die Guten, die Leidenden, Entbehrenden, Rranken, Baglichen sind auch die einzig Frommen, die einzig Gottseligen, für sie allein giebt es Seligkeit. — bagegen ihr, ihr Bornehmen und Gewaltigen, ihr seib in alle Ewigkeit die Bosen, die Grausamen, die Lüsternen, die Unersättlichen, die Gottlosen, ihr werdet auch ewig die Unseligen, Verfluchten und Verdammten sein!"") Das Christentum hat diese Tafel der Werte, die das Judentum neu aufgestellt hatte, geerbt; ber christliche Priefter hat das Werk des jüdischen nur fortzuseten gehabt, und nun, nach zweitausend Jahren des Rampfes, ift er Sieger.

Der erste Aft der großen Umwertung aller Werte ist die Hypothese von der Seele und dem freien Willen. In Wirklichkeit giebt es keine vom Körper getrennte Seele; es giebt ebensowenig freien wie unfreien Willen. Es giebt nur starken Willen, der sich durch starke Wirkungen kund giebt, und schwachen Willen, dessen Wirkung gering ist. Bei Urteilen wie "der Blitz leuchtet", oder "der Mächtige überwindet seine Gegner" darf man sich nicht das Subjett als etwas vom Prädikat getrenntes denken; die Sprache versührt zu der Einbildung, daß das Sein hinter dem Thun oder Werden bestehe. In Wahrheit ist der Blitz kein Wesen, dem es freisteht, zu blitzen oder nicht zu blitzen;

<sup>\*)</sup> W. VII, 313.

nur in bem Augenblide, wo er blitt, ift er Blit. Desgleichen liegt bas Quantum von Kraft, bas sich als Stärke äußert, nur in diesen Rundgebungen. Nun aber hat das Volk vermöge einer völlig willkürlichen Hypothese bas Sein von dem Thun, den Willen von feinen Außerungen getrennt. Es hat hinter die menschlichen Sandlungen, hinter die ficht= baren Wirkungen bes Willens zur Macht ein Wesen, eine Seele gestellt, die jene Wirkungen verursacht; und diese Seele ist als freie Wesenheit aufgefaßt worden, die sich so äußert, wie es ihr gefällt, die so ober so handeln kann. War diese Musion vom freien Willen einmal geschaffen und gebilligt, fo konnte fich ber Sklave - wenigstens in feiner Ginbilbung - bem Berrn gleichstellen ober gar überlegen fühlen. Wenn ber Wert eines Individuums nicht in ber Summe ber Kräfte, über die es verfügt, sondern in dem Gebrauche liegt, ben es von feinem "freien Willen" macht, fo fteht es bem Schwachen in der That frei, den Starken zu überbieten, - und zwar vermöge folgender Überlegung: ber Starke handelt nach seiner Stärke, aber er thut Unrecht baran, benn es ist "bose", als Starker zu handeln; der Schwache will als Schwacher handeln (und könnte auch gar nicht anders handeln), er thut recht daran, benn es ist "gut", als Schwacher zu handeln. Also ist der Schwache mehr wert, als der Starke. Und Nietssche weiß mit erstaunlichem Dichtergeiste jenen geheimnisvollen und zweibeutigen Vorgang zu schildern, wie die von Rachsucht geschwollenen Stlaven ihre Herren in Gedanken herabseten, um fich felbst zu Märthrern und Heiligen zu stempeln.

— Will jemand ein wenig in das Geheimnis hinab und hinunter sehn, wie man auf Erden Jbeale sabriziert? Wer hat den Mut dazu? . . . Wohlan! Hier ist der Blick offen in diese dunkse Werkstätte. Warten Sie noch einen Augenblick, mein Herr Borwitz und Wagehals: Ihr Auge muß sich erst

an dieses salsche schillernde Licht gewöhnen . . . So! Genug! Reden Sie jeht! Was geht da unten vor? Sprechen Sie aus, was Sie sehen, Wann der gefährlichsten Reugierde — jeht bin ich der, welcher zuhört. —

"Ich sehe nichts, ich höre um so mehr. Es ist ein vorssichtiges tücksches Wunkeln und Zusammenssüstern aus allen Eden und Winkeln. Es scheint mir, daß man lügt; eine zudrige Wilbe klebt an jedem Klange. Die Schwäche soll zum Verdienste umgelogen werden, es ist kein Zweisel — es steht damit so, wie Sie es sagten" —

#### - Beiter!

— "und die Ohnmacht, die nicht vergist, zur "Güte"; die ängsteliche Niedrigkeit zur "Demut"; die Unterwerfung vor denen, die man haßt, zum Gehorsam" (nämlich gegen Einen, von dem sie sagen, er besehle diese Unterwerfung, — sie heißen ihn Gott). Das Unossensive des Schwachen, die Feigheit selbst, an der er reich ist, sein An-der-Thür-stehn, sein unvermeidliches Wartenmüssen kommt hier zu guten Namen, als "Geduld", es heißt auch wohl die Tugend; das Sich-nicht-rächen-Können heißt Sich-nicht-rächen-Wollen, vielleicht selbst Verzeihung ("denn sie wissen nicht, was sie thun — wir allein wissen 8, was sie thun!") Auch redet man von der "Liebe zu seinen Feinden" — und schwist dabei . . ."

#### - Beiter!

— "Sie sind elend, es ist tein Zweisel, alle diese Munkler und Winkel-Fasschmünzer, ob sie schon warm bei einander hoden — aber sie sagen mir, ihr Elend sei eine Auswahl und Auszeichnung Gottes, man prügele die Hunde, die man am liebsten habe; vielleicht sei dies Elend auch eine Borbereitung, eine Prüsung, eine Schulung, vielleicht sei es noch mehr — Etwas, das einst ausgeglichen und mit ungeheuren Zinsen in Gold, nein! in Glück ausgezahlt werde. Das heißen sie hie Seligkeit."

### — Beiter!

— "Jest geben sie mir zu verstehen, daß sie nicht nur besser seien als die Mächtigen, die herrn der Erde, deren Speichel sie leden müssen (nicht aus Furcht, ganz und gar nicht aus Furcht! sondern weil es Gott gebietet, alle Obrigkeit zu ehren)

- baß sie nicht nur besser seien, sondern es auch "besser hätten", jedenfalls einmal besser haben würden. Aber genug! genug! Ich halte es nicht mehr aus. Schlechte Luft! Schlechte Luft! Diese Wertstätte, wo man Ideale fabriziert mich dünkt, sie stinkt vor lauter Lügen."
- Rein! Noch einen Augenblid! Sie sagten noch nichts von dem Weisterstüde dieser Schwarztünstler, welche Weiß, Wilch und Unschuld aus jedem Schwarz herstellen: haben Sie nicht demerst, was ihre Bollendung im Rassinement ist, ihr fühnster, seinster, geistreichster, sügenreichster Artistengriff? Geben Sie Acht! Diese Kellertiere voll Rache und Haß was machen sie doch gerade aus Rache und Haß? Hörten Sie je diese Worte? Würden Sie ahnen, wenn Sie nur ihren Worten trauten; daß Sie unter lauter Wenschen des Ressentiment sind? . . .
  - "Ich verstehe, ich mache nochmals die Ohren auf (ach! ach! ach! und die Nase zu.) Jest höre ich erst, was sie so oft schon sagten: "Bir Guten wir sind die Gerechten" was sie verlangen, das heißen sie nicht Bergeltung, sondern "den Triumph der Gerechtigkeit"; was sie hassen, das ist nicht ihr Feind, nein! sie hassen das "Unrecht", die "Gottlosigkeit"; was sie glauben und hoffen, ist nicht die Hoffnung auf Rache, die Trunsenheit der süßen Rache (— "süßer als Honig" nannte sie schon Homer), sondern "der Sieg Gottes, des gerechten Gottes über die Gottlosen"; was ihnen zu lieben auf Erden übrig bleibt, sind nicht ihre Brüder im Hasse, sondern ihre "Brüder in der Liebe", wie sie sagen, alle Guten und Gerechten auf der Erde."
  - Und wie nennen fie das, was ihnen als Troft wider alle Leiden des Lebens bient ihre Phantasmagorie der vorwegsgenommenen gutunftigen Seligteit?
  - "Wie? Höre ich recht? Sie heißen bas "das jüngste Gericht", bas Kommen ihres Reiches, des "Reiches Gottes" einstweilen aber leben sie "im Glauben", "in ber Liebe", "in ber Hoffnung."
    - Genug! Genug! \*)

<sup>\*)</sup> W. VII, 329 – 331.

Nachdem auf diese Weise das Ibeal des Stlaven, seine Tafel der moralischen Werte sestgestellt worden ist, lebt dieser so gut und schlecht es geht weiter, hochgehalten durch die tröstenden Einbildungen die er sich geschaffen hat. Aber immer lastet auf ihm die physiologische Depression, die erste Ursache seiner Schwäche. Er leidet, er beunruhigt sich über sein Leiden. Hier tritt nun der Priester dazwischen, nicht um das Übel, von dem er betroffen ist, zu heilen, indem er es wie der Arzt an seiner wahren physischen Wurzel saßt, sondern bloß, um dem Patienten den Schmerz, den er empfindet, vergessen zu machen.

Ru diesem Awecke wendet er zunächst narkotische Mittel an, welche das Leiden einschläfern, ohne übrigens der physiologischen Störung, ber es entspringt, die geringfte Besserung zu bringen. Er behandelt den Kranken bubnotisch, er schreibt ihm eine Hugiene vor, die sein ani= malisches und geistiges Leben auf ein Minimum berabsett: bank diesen asketischen Braktiken der Abtötung des Fleisches. der spstematischen "Verdummung", versett er seine Kranken in eine Art physischer und moralischer Betäubung, die sie weniger empfindlich gegen ben Schmerz, ja zuweilen fast völlig unempfindlich macht. Durch diese Beilmethode macht er aus bem Entarteten einen Fatir, einen "Beiligen". In einer Anzahl von Fällen beschränkt sich ber Priefter auf Anordnung einer mechanisch regelmäßigen Thätig= feit. welche die Aufmerksamkeit in Anspruch nimmt, ben Menschen gewissermaßen zum Automaten macht und ihn nie zu sich selber kommen läßt. Ober auch er ver= schreibt ihm den häufigen Gebrauch eines kleinen Bergnugens, bas man sich leicht verschaffen tann, wie bie Nächstenliebe unter allen ihren Formen, als Wohlwollen. Barmbergiakeit, gegenseitige Unterstützung u. s. w. Ober auch er sammelt seine Kranken in Gruppen, um sie durch die tausend kleinen Zerstreuungen des socialen Zusammenlebens ihr individuelles Dasein vergessen zu machen.

Aber neben biesen unschuldigen Mitteln wendet er bei seinen Kuren auch ein ebenso wirksames wie verderbliches Mittel, ein surchtbares Gift an, das die Kranken ihre Leiden wohl vergessen läßt, aber ihren Organismus mehr benn je zerstört. Dieses Gift ist die Sünde.

Das Sündenbewußtsein entspringt aus zwei natürslichen Gefühlen, die im menschlichen Herzen von selbst und ohne Einmischung des Priesters entstanden sind. Es sind dies das schlechte Gewissen und der Glaube an eine Schuld, die man der Gottheit gegenüber sich zugezogen hat.

Das schlechte Gewissen ist nach Nietssche bas Ergebnis eines tiefen Unbehagens, bas sich bes Menschen bemachtigte, als er vom wilden, einsam schweifenden Tier zum Gliebe einer organisierten Gesellschaft, zum Berbentier Der Staat ift in seinen Anfängen mahrscheinlich eine furchtbare Tyrannei, die eine Horbe von mächtigen Raubtieren, die sich zu Raub und Blünderung verbündet haben, einer friedlichen aber schlecht organisierten Maffe Plöglich waren die Daseinsbedingungen ber Unterworfenen vollkommen umgekehrte. 11m burchs Leben zu kommen, konnten sie dem natürlichen Instinkte, der sie bis bahin geleitet, nicht mehr frei folgen; sie mußten sich Gewalt anthun, um sich vorsichtig zu benehmen; fie mußten ihren Willen unterbrücken, wenn fie ihren Herren nicht mißfallen wollten; fie mußten mit Uberlegung und Nachdenken handeln. Doch die Instinkte sind ein gewisses Quantum von Kraft, das sich notwendig in Birtungen äußert. Wenn alfo jene Rraft fo einge-3mängt ist, daß sie sich nicht mehr in unmittelbaren Entladungen nach außen Luft machen kann, so muß sie sich in latente Energie umsegen und ihr Dasein burch innere Arbeit kundgeben. Durch eine Metamorphose dieser Art ist das schlechte Gewissen entstanden: es ist das Ergebnis ber Unterbrückung ber natürlichen Inftinkte bes Menschen. als er aus bem Auftande ber Unabhängigkeit in ben ber Sklaverei überging. Wie ein wildes Tier, von der Sehn= fucht nach ber Freiheit und ber Bufte verzehrt, sich an ben Gitterstangen seines Räfigs wund scheuert, so machte fich die älteste, seghaft gemachte, gefangene Menschheit felbst leidend. An seinen Rundgebungen nach außen behindert, fette der Lebensinstinkt sich in eine Art innerer Gärung um. Der Mensch hatte von nun an ein inneres Leben, das ihn zu einem ungleich interessanteren Tiere machte, als die bestia triumphans, - aber auch zu einem franken . . .

Das Gefühl einer Schuld gegen die Gottheit andrer= seits ift eine ber altesten Außerungen bes religiöfen Geiftes. In der Urzeit glaubte in der That jede Generation, daßt fie ihr gegenwärtiges Blück ben vorhergehenden Geschlech= tern verdankte, und daß die Ahnen nach ihrem Tode zu mächtigen Beiftern murden, die fortwährend einen mohl= thätigen Ginfluß auf die Geschicke ihrer Nachkommen aus-Aber jeder Dienst muß vergolten werden. Menschen hatten also das Gefühl, daß sie ihren Vorvätern zum Danke für ihren Schut Opfer schuldeten: daber ber Uhnenkultus, den man am Anfang jeder Rultur wieder= findet. Dieser Rultus indessen veränderte sich nach und nach. Die Verehrung, welche ber Mensch ursprünglich bem gangen Geschlechte seiner Ahnen zollte, konzentrierte sich zunächst auf den Stammvater biefer Raffe; dann murde biefer Ahnherr zum Range eines Gottes erhoben, und der Gott wurde um so mächtiger und furchtbarer, als bas Bolf. bas ihn verehrte, gebieh. Und in bem Make, wie die Größe bes Gottes wuchs, mußte auch das Gefühl ber Schuld gegen ihn und infolgebeffen die Furcht zunehmen, baß man nicht genug für ihn thäte. Vermöge bieser Logik erreichte bas Gefühl ber Abhangigkeit seinem Gotte gegen= über ben höchsten Grad seiner Heftigkeit, als ber einzige Gott bes Chriftentums alle heidnischen Götter besiegt hatte und als absoluter Herr über ben größten Teil Europas berrschte. Der Mensch ging bamals so weit, zu glauben, baß diese Schuld zu groß mare, als daß fie je bezahlt werben konnte, daß er sich Gott gegenüber in der Lage bes zahlungsunfähigen Schuldners befände und infolgebeffen der schrecklichsten Züchtigung seines Gläubigers ausgesett ware. In seiner Berzensangst versuchte der Mensch mit allen Mitteln, die Verantwortung für biefe Schuld weit von sich abzuwälzen: er burdete sie feinem ersten Borfahren auf, ber sich die göttliche Verdammung zugezogen batte: er erfand die "Erbfünde" und bas Doama von ber "Brädestination"; er klagte die Natur außer sich und die Instinkte in sich an; er betrachtete diese als Quelle des Übels; er verfluchte selbst das Weltall und sehnte sich nach dem Nichts oder nach einem anderen Leben: endlich aab er dem Broblem, das ihn qualte, diese paradore Lösung: Schuld des Menschen gegen Gott ift zu ungeheuer, als daß sie vom Menschen je getilgt werden könnte. allein fann Gott bezahlen. Alfo hat Gott in feiner Liebe zu den Menschen sich selbst geopfert, um seinen insolventen Schuldner zu befreien: er ist Mensch geworden, bat sich felbst geopfert und durch biefen Aft der Liebe bie Menschen losgekauft, die er seiner Gnade für würdig halt.

Man verschmelze nun diesen tragischen Begriff einer

Schuld gegen die Gottheit mit dem Gefühle des "schlechten Bewiffens", und man hat die "Sünde". Der Mensch mit schlechtem Gewissen empfindet ein krankhaftes Bedürfnis, sich leidend zu machen. Er legt sich, wohlverstanden, keine Rechnung bavon ab, daß ber mahre Grund biefes Bedürfnisses die gewaltsame und plötliche Unterdrückung seines Willens zur Macht, seiner natürlichen Instinkte ist. Sin= gegen weiß er, daß er gegen die Gottheit eine ungeheure Schuld hat, die er zu bezahlen außer stande ist, und ganz natürlich erscheint ihm diese Schuld als der Grund der Leiben, die er sich zufügt: er will burch diese Leiben seinen erzürnten Gläubiger befänftigen, feine "Sünde" bugen. So trachtet er benn banach, sich zu qualen, um sich einer Schuld zu entledigen, die er für unendlich halt; er lechzt nach Schmerz, nach immer mehr Schmerz, um biefes unauslöschliche Verlangen nach Abbühung völlig zu befriedigen.

Dieser Sündenbegriff wurde, sobald er einmal da war, das Werkzeug des Priesters zur Herrschaft über die Seelen; mit ihm war der Menge der Unglücklichen beizustommen; durch ihn legte er die Hand auf alle fränkelnden Schase, die er auf seinem Wege tras. Er ging auf Entsartete aus, die, von einem physischen Leiden gequält, dessen Natur ihnen unbekannt war, ängstlich nach dem Grunde oder besser nach dem vermeintlichen Urheber ihrer Niedersgeschlagenheit suchten. Und er überredete alle diese Unsglücklichen, daß sie selben als schwache Sühne für die Misser, daß bieses Leiden als schwache Sühne für die Misser, daß sie es infolgedessen als gottgesandte Prüfung nicht allein mit Ergebung, sondern mit Freuden hinzunehmen hätten. Die Unglücklichen glaubten es: sie nahmen in

ihrer Bedrängnis die Erklärung an, die er ihnen von ihren Leiden machte; sie ließen sich willig das schreckliche Gift des Glaubens an die Sünde einflößen. Und eine lange Reihe von Jahrhunderten hindurch wallfahrtete in ununtersbrochnem Zuge durch ganz Europa die trübselige Schar der büßenden "Sünder", die durch ein langes Marthrium hindurch mit krankem Körper, mit zerrütteten Nerven, mit tollgemachter Seele, bald in Zuständen der Berzweiflung, bald in ekstatischen Berzückungen, nach Qualen lechzend und von der sixen Idee der Sünde und der ewigen Bersbammnis besessen, den Weg zum Tode einschlugen...

Das Christentum kennzeichnet sich nach Nietssche da= durch, daß es als Religion wie als moralisches Ideal zum Nihilismus führt. Es hat eine gange Welt reiner Fiftionen erschaffen; es hat fiftive Urfachen - "Gott", die "Seele", den "Geift", den "freien Willen" -, und fittive Wirkungen — die "Sünde", die "Gnade" —, und ferner Beziehungen zwischen imaginären Wesen - "Gott" und "ben Beistern", "ben Seelen" — erfunden; es hat eine fiktive Naturwissenschaft auf die Unkenntnis der natürlichen Ursachen, eine fiftive Psychologie auf eine falsche Auslegung ber physiologischen Erscheinungen begründet, 3. B. das Leiden als eine Folge der Sünde hingestellt, und einen fiktiven Weltzweck - das "Reich Gottes", das "ewige Leben" - behauptet. Und indem der Christ seine imaginare Welt konftruierte, verbammte er die wirkliche Welt, sette er die "Matur", als Quelle jedes Übels, in Gegensat zu "Gott", dem Quell jeder Seligfeit und Tugend! Der Ursprung der chriftlichen Selbstbetrügerei ift also flar er= sichtlich: fie entspringt aus dem Haffe gegen die Realität, sie ist das Produkt einer begenerierten Menscheit, bei welcher die Summe des Leidens die Summe der Luft überwiegt,

einer ermüdeten und leidenden Menschheit, die zu Pessimis= mus und Lebensverneinung neigt und danach trachtet, wieder in das Nichts einzugehen.

4.

Die wichtigste Thatsache ber europäischen Geschichte ist ber heute fast allgemeine Triumph ber Sklavenmoral über die Herrenmoral: fast überall nimmt der moderne Mensch die Tafel der Werte an, welche das ressentiment der Sflaven, die physiologische und psychologische Berrüttung ber Entarteten und die bewußte ober unbewußte Lüge ihrer Führer, ber astetischen Priefter, geschaffen hat. Zweitausend Jahre lang mährte der erbitterte Kampf zwischen Rom, der Erbin der griechischen Tradition und ihres aristofratischen Ideals, der Wicge der stärksten und edelsten Rasse, die je unter der Sonne gelebt hat, und Judaa, der Heimat des ressentiment und des Hasses, dem Lande des Brieftergeistes: - Judaa hat gesiegt. Die Rengissance burch Luther und den Brotestantismus in ihrem Aufichwunge gehemmt — das aristofratische und klassische Ideal Frankreichs nach zweihundertjähriger Größe in den blutigen Stürmen ber Revolution untergegangen - Napoleon, ber einzige, übermenschliche und vielleicht unmenschliche Typus des Bändigers, von der heiligen Allianz besiegt: das sind die einzelnen Abschnitte im Siegeslaufe bes Stlavenideals. - Heutigen Tages ist Europa in vollster Decadence; überall zeigen sich die unwiderleglichen Symptome einer Berminderung ber Bitalität. Man fann fürchten, daß bie menschliche Rasse aufhört fortzuschreiten, daß sie nach und nach zur schmachvollsten Mittelmäßigkeit berabsinkt.

Es ist zunächst die Sklavenmoral, die heute das öffentliche Bewußtsein unter dem pomphaften Namen der

"Religion des Witleidens" beherrscht. Sehen wir uns die Realität, die sich hinter diesem Worte verbirgt, etwas näher an.

Die psychologische Analyse des Mitleidens offenbart uns zunächst, daß dieses Gefühl, das die Moralisten von heute so rühmen, weder so uninteressiert, noch so bewundernswert ist, wie man von ihm behauptet. In der That gehört zum Mitleid eine nicht geringe Dosis eines fehr felbstfüchtigen Bergnügens. Wir thun ben Andern Gutes, wie wir ihnen Bojes thun, einzig und allein, um unser Machtgefühl zu genießen, um sie auf irgend eine Beise unserer Berrschaft zu unterwerfen. Der ftarte und von Inftintt eble Menich fucht seinesaleichen, um mit ihm zu ringen und ihm mit Gewalt ben Nacken zu beugen; er mißachtet hingegen alle au leichte Beute und halt fich folche, die er feiner Feind= schaft nicht für würdig halt, verächtlich vom Leibe. Schwache hingegen begnügt sich mit billigem Raube und leichten Triumphen; da aber ein Kranfer, ein Unglücklicher nicht zu fehr zu fürchten ist, und zudem jeder Mensch eine Wohlthat lieber annimmt als einen Schmerz, fo ift ber Mitleidige ficher, auf ein Minimum von Wiberstand zu stoßen und ohne die geringfte eigene Gefahr einen Erfolg davon zu tragen. Das Mitleid ist also eine Tugend mittelmäßiger Seelen und hat auch nichts Anftogiges, fo lange es an mittelmäßigen Seelen ausgeübt wirb. Es wird jedoch zum Mangel an Rückficht, fast zur Erniedrigung, sobald es sich an die edle Seele wendet. Die edle Seele nämlich verhehlt ihren Rummer, ihre Leiben, ihre Schwächen; fie wahrt fich gegen ben guten Willen, wie gegen ben bofen. Der leidende, abstokende, widerwärtige Mensch hat das Recht, unbescheibene Zeugen seines Elends und jeiner Säglichkeit zu haffen, weil sie sich nicht schämen, das anzublicken. was

allen Blicken verborgen bleiben sollte, und einen Unglücklichen mit Mitleid überhäufen, das er nicht gefordert hat.

Mehr noch: bas Mitleid ist nicht nur ein wenig edles Gefühl, es wirkt auch beprimierend. Gesetzt, die Religion des menschlichen Leidens wäre unter den Menschen allgemein verbreitet — was wird geschehen? Die Gesamts summe des Leidens wird, weit entsernt, geringer zu werden, sich ins Ungemessene vermehren, da ein jeder, außer an seinen persönlichen Notständen, auch noch an denen des Nächsten zu leiden hat. Das Mitleid wirkt also abschwächend auf den Lebensinstinkt, es vermehrt den Krästeverlust, zu dem das Leiden schon Gelegenheit genug giebt; es macht den Schmerz ansteckend . . .

Ein noch ernsterer Übelstand ber Religion bes Mit= leidens ist der, daß es die normale Wirkung bes Gesetzes ber Auslese freuzt, als welches darauf aus ist, die miß= ratenen Wesen verschwinden zu laffen. Jede Religion des Mitleidens, wie etwa das Christentum, trachtet danach, das Dasein der Degenerierten zu fördern. Dies ist auch ber Hauptpunkt bes Erfolges, ben jene Religionen jeder= zeit gehabt haben. Die Zahl der Schwachen und Kranken ift nämlich Legion, mährend ber völlig Gesunde und in jeder hinsicht wohlgeratene Mensch eine Ausnahme bildet. Schon in den höheren Tierarten läft sich eine Mehrheit von migratenen, entarteten, dem Leiden geweihten Individuen feststellen. Der Mensch macht teine Ausnahme von dieser Regel, er ftellt vielmehr in ber Stufenleiter ber Wefen einen höchsten und vor allem vervollkommnungs= fähigen Typus dar, der vielfach variiert und seine end= gültige und lette Form noch nicht erreicht hat. Er ist folglich ben Zufällen ganz besonders ausgesett, und bas Migverhältnis zwischen ben mohl= und schlechtgeratenen

Eremplaren ift noch ftarfer als bei ben anderen Tieren. Die Religion bes Mitleidens hat den ungeheuren Übelftand, daß fie einer Menge unnüter Befen, die bas Gefet ber Selektion verdammt, bas Leben verlängert: fie erhalt, sie vervielfacht das Elend auf der Welt; sie macht infolge= bessen die Welt häklicher, das Leben nur noch verneinens= werter; sie ist die praftische Form des Nihilismus. Sie bebroht das Dasein und die moralische Gesundheit ber schönften Eremplare der Menschheit. Der Anblick bes Elends, bes Leidens, der Ungeftalt und Säglichkeit ift die schlimmfte Gefahr für ben höheren Menschen: er führt ihn gur Berneinung bes Lebens, fei es aus Uberbrug und Efel, fei es aus Ubermaß an Mitleid. Das Mitleid fann gur verheerenden Krantheit werden, die eine edelmütige Natur völlig zu Grunde richtet, sobald fie nicht die nötige Barte hat, ihm zu widerstehen. Das Chriftentum und die Religion des Mitleids haben zum Berfall der europäischen Raffe nachbrucklich beigetragen und die hervorbringung bes höheren Menschen, die Entwicklung der Menschheit zum Übermenschen verhindert.

Wenn wir jest die Religion des Leidens nicht mehr in ihren Konsequenzen, sondern als Symptom betrachten, sehen wir unmittelbar, was sie bedeutet. Diese große Mit-leids-Überschwemmung, deren Zeugen wir in unsern Tagen sind, ist ein offenkundiges Anzeichen, daß der Mensch von heute immer mehr vor dem Leiden bangt, daß er sich verweichlicht, verweiblicht hat, daß er, vom Herbeninstinkte beherrscht, alles, was seine Sicherheit und sein Wohlbeshagen beeinträchtigen könnte, immer mehr fürchtet. Er slieht das Leiden nicht allein für sich, er erträgt nicht einmal mehr den Gedanken, daß Andere leiden; mehr noch, er wagt sogar nicht mehr, im Namen der Gerechtigkeit

leiden zu machen, und dies alles - wohlverstanden - einzig aus Charafterschwäche und feineswegs aus Großmut ober eblem Abschen vor geschehenem Unrecht. Der Mitleidige behnt sein Mitleid bis auf die Verbrecher und Übel= thater aus. "Es giebt einen Bunft von franthafter Bermurbung und Bergärtlichung in der Geschichte der Gesellschaft, wo fie felbft für ihren Schädiger, ben Berbrecher, Bartei nimmt, und awar ernfthaft und ehrlich. Strafen: bas scheint ihr irgendworin unbillig, — gewiß ist, daß die Vorstellung "Strafe" und "Strafen-Sollen" ihr webe thut, ihr Kurcht macht. "Genügt es nicht, ihn ungefährlich zu machen? Wozu noch strafen? . . . Strafen selbst ift fürchterlich!" - \*) Das Ideal, dem das Herdentier zu= strebt, ift ein kleines Glück, das jedem bei einem Minimum von Leiden verbürgt ist; das Leiden wird als etwas angesehen, "bas man abschaffen muß." \*\*) Nun aber ist Nietsiche - und dies ift vielleicht einer ber schönsten Buge seiner Lehre — überzeugt, daß die Feigheit, die Furcht vor bem Leiden zum Berachtlichsten auf der Welt gehört; ber Schmerz ist in der That der große Erzieher der Menschheit, ihm verdankt sie ihre schönsten Abelstitel: "Ihr wollt womöglich - und es giebt fein tolleres ,womöglich' - bas Leiden abschaffen; und wir? - es scheint gerade, wir wollen es lieber noch höher und schlimmer haben, als je es war! Wohlbefinden, wie ihr es versteht — bas ist ja fein Ziel, bas scheint uns ein Ende! Gin Zustand, welcher den Menschen alsbald lächerlich und verächtlich macht, — ber seinen Untergang wünschen macht! Bucht bes Leibens, bes großen Leibens - wißt ihr nicht, daß nur biefe Bucht alle Erhöhungen des Menschen

<sup>\*)</sup> W. VII, 134. \*\*) W. VII, 64.

bisher geschaffen hat? Jene Spannung ber Seele im Unglud, welche ihr die Starke anzüchtet, ihre Schauer im Anblick bes großen Zugrundegebens, ihre Erfindsamkeit und Tapferkeit im Tragen, Ausharren, Ausbeuten, Ausnüten bes Unglucks, und was ihr nur je von Tiefe, Geheimnis, Maste, Geist, List, Größe geschenkt worden ist: — ist es nicht ihr unter Leiden, unter der Bucht des großen Leidens geschenkt worben? Im Menschen ift Geschöpf und Schöpfer vereint: im Menschen ift Stoff, Bruchstud, Überfluß, Lehm, Rot, Unfinn, Chaos: aber im Menschen ift auch Schöpfer, Bildner, hammer-Barte, Bujchauer-Göttlichkeit und fiebenter Tag: - versteht ihr diesen Gegensat? Und dag euer Mitleid dem "Geschöpf im Menschen" gilt, dem, was geformt, gebrochen, geschmiebet, geriffen, gebrannt, geglüht, geläutert werden muß, bem, was notwendig leiben muß und leiben foll? Und unser Mitleid — begreift ihr's nicht, wen unser umgekehrtes Mitleid gilt, wenn es sich gegen euer Mitleid wehrt, als gegen die schlimmste aller Verzärtelungen und Schwächen? — Mitleid also gegen Mitleid!\*)

Ein anderes, ernstes Decadence-Symptom ist der in Europa sast allgemeine Triumph des demokratischen Ideals. Trop des anscheinenden Gegensages der sich zwischen diesem und dem christlich-religiösen Ideal seststellen läßt, sind beide sich in ihren wesentlichen Tendenzen in Wirklichkeit gleich. Im Christentum, in der Religion des menschlichen Leidens, wie im Kultus der Gleichheit sinden sich dieselben Hauptzüge wieder: der Haß des Schwachen gegen den Mächtigen und das Streben nach einem schmerzlosen Leben. Das Christentum macht alle Menschen vor Gott gleich und verspricht ihnen ein vollkommenes Glück jenseits des Grabes.

<sup>\*)</sup> W. VII, 180 flg.

Der Demokrat macht alle Menschen vor dem Gesetze gleich und veranlaßt fie, ihren Traum vom volltommenen Glude schon auf Erben zu verwirklichen. Er will eine Gesell= schaft schaffen, aus der jede Ungleichheit verbannt ist, wo alle Menschen dieselben Rechte, dieselben Pflichten und einen gleichen Anteil am Glücke haben, wo feine Rangordnung mehr herrscht, feiner mehr zu gehorchen, feiner zu befehlen hat, wo es weder Herr noch Anecht, weder Reiche noch Urme giebt, sonbern eine gestaltlose Masse von "Bürgern", einer wie der andere. . Dies ift das Ibeal, dem alle Demokraten zustreben, welchen Parteinamen sie auch haben mogen. Db sie sich Republikaner, Socialisten oder Anarchisten nennen, sie sind sich alle darin einig, jede höhere Autorität zu verwerfen - ni dieu ni maître heißt eine socialistische Formel — und jedes Sonderrecht oder Vorrecht zu achten: - die Anarchisten sind in dieser Hinsicht nur logischer als bie Socialiften und haben es eiliger als fie, ihr Biel gu erreichen. Alle aber find Eins im Miftrauen gegen bie strafende Gerechtigfeit und in ber Neigung, jebe Strafe als Ungerechtigkeit anzusehen; Gins in ber Religion bes Mitleidens, in dem Abscheu gegen jeden Schmerz, in der Uberzeugung, daß das Leiden abgeschafft werben muß; Gins im Glauben an die Berbe "an fich"; Gins in der Buversicht, daß jedes Individuum sein Sonderglück im Gesamt= gluck bes socialen Körpers finden kann und muß, und baß dieses sociale Glück durch das Mitleid Aller gegen Me und die allgemeine Brüderlichkeit erreicht werben fann. Diese Ibeen find bem modernen Bewuftsein fo tief eingewurzelt, daß Europa schon fast keinen Menschen mehr hervorbringt, der den Herrscherinstinkt in hervorragendem Mage besitzt. Gine echte Herrennatur, wie die Napoleons, ift in unserer Zeit eine unglaubliche Ausnahme und

hat beshalb unter den Menschen lodernde Begeisterung erweckt, denn sie wenden sich jederzeit instinktiv dem Führer zu, der sie zu beherrschen fähig ist. Im allgemeinen müssen die heute Herrschenden ihre Macht, so lange die Werte der Sklavenmoral überall gebilligt werden, nur mit inneren Gewissensdissen. Um sich vor dem schlechten Gewissen zu schützen, nehmen sie ihre Zuflucht zu heuchlerischen Sophismen und suchen ihre bevorrechtigte Stellung mit den Herdenmaximen der herrschenden Woral in Einklang zu bringen: sie gebärden sich als Aussührer älterer oder höherer Besehle (der Verfassung, der Gesetz, oder gar Gottes), d. B. als "erste Diener ihres Volks" oder als "Werkzeuge des gemeinen Wohls".\*)

Derfelbe nivellierende Instinkt äußert sich auch in ber Art, wie der Europäer von heute die Beziehungen zwischen Mann und Beib ansieht. \*\*) Rietsiche betrachtet die natür= liche Ungleichheit der Geschlechter als ein notwendiges Gcsek, da die Liebe für den Mann nicht von derselben Bebeutung sei, wie fur bas Weib. Sie ift im Leben bes Mannes in der That nur eine Episode. Sein stärkster Instinkt ist das Verlangen nach Macht, der Wille, seine Herrschaft immer weiter auszudehnen. Der unabläffige Rampf gegen die Kräfte der Natur wie gegen die Nebenbuhlerschaft der anderen Menschen, die beständige Behauptung seiner Bersönlichkeit: das ist die große Aufgabe, die seine Zeit und seine Rräfte in Anspruch nimmt. sich einzig und allein der Liebe hingabe, wenn er sein ganges Leben, sein ganges Denken, seine gange Thatigkeit

<sup>\*)</sup> W. VII. 130; vergl. VI, 248.

<sup>\*\*)</sup> Die solgende Entwicklung ist zum großen Teil einem Auf= sape entlehnt, den ich über diesen Gegenstand in "Cosmopolis", Mai 1897, S. 460 fig. veröffentlicht habe.

bem geliebten Weibe widmetc, ware er nichts mehr als ein Stlave und Reigling, ber ben Ramen Mann und die Liebe eines mahren Weibes nicht verdiente. Die Liebe und das Kind sind dagegen alles im Leben der Frau. am Beibe ift ein Ratfel", lehrt Zarathuftra, "und alles am Weibe hat eine Lösung: fie heißt Schwangerschaft."\*) Die Liebe ist also das entscheidende Ereignis seines Da= Im Gegensat zum Manne foll ce seine Ehre und feinen Ruhm barein seten, in ber Liebe bie Erfte gu sein, sich dem Herrn, den es erwählt hat, ganz hinzugeben, rückhaltlos mit Leib und Seele. In diesen Aufgaben seines eigenen Willens muß es fein Gluck suchen, und es ist um so bewundernswerter, um so vollkommener, je völliger. endgültiger diese Hingabe seiner selbst ift. "Das Glück bes Mannes heißt: Ich will" . . . . fagt Zarathuftra. "Das Glück bes Weibes heißt: er will."\*\*) So will es jenes tragische und schmerzliche Gesetz der Liebe, das zwischen beiden Geschlechtern eine unüberwindliche Scheibewand aufrichtet. Das Weib ist zum Lieben und Gehorchen gemacht; aber wehe ihm, wenn ber Mann, sei es aus Ermübung, sei es aus Unbeftand, feiner Eroberung überdruffig wird, bie Sabe, die ihm geworben ift, zu gering findet und auf neue Liebschaften ausgeht! Der Mann foll herrschen und beschützen, er soll reich und mächtig genug sein, um gewisser= maßen zweimal zu leben, er foll sich seinen Teil vom Glück crobern und auch ber, die ihre Hoffnung in ihn gesetzt bat, Gluck schenken: aber webe ibm, wenn er dieser schweren Aufgabe nicht genügt, wenn er zwar gewußt hat, fich geliebt zu machen, aber nicht die Kraft hat, die Flamme dieser Liebe zu ernähren; getäuschte Liebe verwandelt sich

<sup>\*)</sup> W. VI, 96 \*\*) W. VI, 97.

in Misachtung, und das Weib ist von unverschnlichem und erbarmungslosem Hasse gegen den Mann, den es seiner für unwürdig hält, den es beschuldigt, sein eigenes Schicksal verdorben zu haben.

Die Neuzeit billigt jenen natürlichen Gegensat zwischen Mann und Weib ebensowenig, als fie den nicht minder natür= lichen Gegensat zwischen Herrn und Knecht nicht mehr billiat. Ebenso, wie sie versucht hat, ben Stlaven zu verherrlichen. trachtet sie danach, das Weib zu vergöttlichen. Nun aber ist Nietsiche weit entfernt, ben Rultus bes Ewig-Weiblichen für recht zu halten und im Weibe ein höheres Wesen mit verfeinerten Instinkten zu seben, bas im Moralischen feiner unterscheibet und sicherer wählt und folglich bie Menschheit boberen Bielen entgegenführen fann. Dem Manne steht nach ihm die erfte Rolle ju; ber Mann foll der Berr, und zwar der gefürchtete Berr fein. Er hat die größere phnfische Kraft und die überlegenere Bernunft, das großmütigere Berg und den beständigeren Willen. Die Frau ift flug, fie besitt in höherem Mage als der Mann eine gewisse praktische Vernunft, die ihr erlaubt die Dinge so abzuschäten, wie sie find, und rasch die sichersten Mittel zu finden, um zu einem bestimmten Ziele zu kommen. Aber ihre Natur ist weniger reich und tief als die des Mannes, sie bleibt zu= meist an der Oberfläche der Dinge haften, sie ist minder= wertig, zuweilen schulmeisterlich, kleinlich und anmaglich. "Der Mann foll zum Kriege erzogen werben", lehrt Barathuftra, "und das Weib zur Erholung des Kriegers: alles andere ist Thorheit."\*) Das Weib ist kein Ibol, es ist nur ein zerbrechliches und kostbares Spielzeug, aber auch ein gefährliches, was für eine männliche Natur nur ein Reiz

<sup>\*)</sup> W. VI, 96.

mehr ist. Es ist furchtbar, wenn die Leidenschaft - ber Liebe oder des Haffes - es entflammt, denn es hat die ursprüngliche Wildheit der Instinkte besser bewahrt, als der Mann: es besitt die liftige Geschmeidigkeit der Rate: es läßt unter der Sammetpfote plöglich die Tigerfralle fühlen; es zeigt einen naiven Egoismus, eine unbotmäßige und rebellische Natur und ist unlogisch, unfaklich in seinen Leidenschaften und Begierden. Und darum bedarf es auch eines starken Herrn, ber im stande ist, es zu leiten und feine Mutwilligfeiten im Notfalle zu zügeln. es aber einerseits Furcht einflößt, so bezaubert es auch wiederum durch seine garte und verletliche Anmut, durch die Gabe, sich zu schmücken und leiblich wie geistig tausend wechselnde Formen anzunehmen. Vor allem flößt es Mitleid, sehr viel Mitleid ein, denn es scheint dem Leiden mehr ausgesett, es bedarf mehr der Liebe, es ist zu mehr Ent= täuschungen verurteilt, als irgend ein anderes Wesen.

Übrigens ist es nicht das Weib als Ibol, was Nietssches Jorn am meisten erregt. Was er vor allem bekämpft und mit seinem wildesten Hohne versolgt, das ist das emanzipierte Weib, das die Furcht und Achtung vor dem Manne verloren hat, das sich nicht mehr zu fügen weiß, sondern mit ihm wie mit seinesgleichen zu verkehren beansprucht, die Huldigungen und Rücksichten des starken Geschlechtes fast als Beleidigung empfindet und im Kampse ums Dasein mit ihm konkurrieren will. Nichts ist ihm so verhaßt, wie der pedantische Blaustrumps, der sich in die Litteratur, Wissenschaft oder Politik einzumischen beansprucht, oder gar "das Weib als Kommis", das in der modernen Gesellschaft, deren industrieller Geist über den aristokratisch-militärischen gesiegt hat, nach rechtlicher und wirtschaftlicher Unabhängigkeit strebt, mit Entrüstung

gegen die Sklaverei protestiert, in ber es gehalten wirb, und dem Manne in lärmenden Jehden gleiche Rechte abzutrogen sucht. Rietsiche warnt die Frauen, daß sie auf falschem Wege seien, wenn fie mit den Mannern in Wettbewerb eintreten wollten, daß fie nabe baran wären, ihren Einfluß zu verlieren und fich selbst in der öffentlichen Achtung herabzusehen. Es liegt in ihrem eigenen Interesse, ben Männern als Wefen anderer Art, als fern und unerreichbar, als schwer zu begreifen und zu leiten, als etwas Furcht einflößend und leicht zerbrechlich, als mitleibswürdig und unendlicher Schonung bedürftig zu erscheinen. Und nun berauben fie fich felbst ihres geheimnisvollen Zaubers, verlernen die weibliche Scham vor jeder häflichen ober gemeinen Wirklichkeit, mischen sich aus freien Stücken unter die Menge und wollen sich ihren Weg mit ben Ellbogen burch das Gewühl der Menge und der egoistischen Interessen Die Entzauberung des Weibes ist im Werke! Und zugleich zerrüttet man ihm die Merven unter dem Vorwande fünftlerischer Bildung — namentlich durch Migbrauch Wagnerischer Musik — und macht es somit gu feinem natürlichen Berufe, schone Rinder ju gebaren, immer untüchtiger.

In Summa: ganz Europa verhäßlicht sich. Es strebt danach, sich in ein großes Krankenhaus umzuwandeln, in dem es von einer Fülle von langweiligen Menschen wimmelt, die ohne große Schmerzen, aber auch ohne große Freuden, in gleicher Mittelmäßigkeit und Ohnmacht, ohne Hoffnung und ohne Zweck ein trübseliges Dasein führen.

"Seht!" spricht Zarathustra, "ich zeige euch ben letzten Wenschen.

<sup>&</sup>quot;Was ist Liebe? Was ist Schöpsung? Was ist Sehnssucht? Was ist Stern? — so fragt der lette Mensch und blingelt.

Die Erbe ist dann klein geworden, und auf ihr hühft der lette Mensch, der alles klein macht. Sein Geschlecht ist unaußtilgbar wie der Erbsioh; der lette Mensch lebt am längsten.

"Bir haben das Glück erfunden" — fagen, die letten Menschen und blinzeln.

Sie haben die Gegenden verlassen, wo es hart war zu leben: denn man braucht Wärme. Man liebt noch den Nachbar und reibt sich an ihm: denn man braucht Wärme.

Krank-werben und Mißtrauen-haben, gilt ihnen sündhaft: man geht achtsam einher. Ein Thor, der noch über Steine oder Menschen stolpert!

Ein wenig Gift ab und zu: das macht angenehme Träume. Und viel Gift zulett, zu einem angenehmen Sterben.

Man arbeitet noch, denn Arbeit ift eine Unterhaltung. Aber man sorgt, daß die Unterhaltung nicht angreife.

Man wird nicht mehr arm und reich: Beides ist zu besschwerlich. Wer will noch regieren? Wer noch gehorchen? Beides ist zu beschwertich.

Kein hirt und Eine herbe! Jeber will bas Gleiche, jeder ist gleich: wer anders fühlt, geht freiwillig ins Frrenhaus.

"Chemals war alle Welt irre" — sagen die Feinsten und blinzeln.

Man ift klug und weiß alles. was geschehn ist: so hat man kein Ende zu spotten. Man zankt sich noch, aber man versöhnt sich bald — sonst verdirbt es den Magen.

Man hat sein Lüstchen für den Tag und sein Lüstchen für die Racht: aber man ehrt die Gesundheit.

"Wir haben das Glitd erfunden" — fagen die letten Densichen und blinzeln. —"\*)

5.

Die Sklavenmoral, das asketische Ibeal, die Herrschaft des Priefters beruhen miteinander auf einem wahrhaft großartigen Untergrunde von Lügen. Nicht daß Nietzsche in dieser Thatsache eine Widerlegung des Christentums fähe, denn die Wahrheit selbst ist für ihn kein absoluter

<sup>\*)</sup> W. VI, 19 fig.

Wert; aber er fieht darin nur eine Gefahr und eine Ausficht auf Untergang. Die Herbe ber Entarteten und ihr Führer, der astetische Priefter, muffen vor den finnfälligsten Thatsachen die Augen schließen, um ihre irrige Werttafel und phantaftische Auslegung des Weltalls gegen die Wirklichkeit, die sie Lügen straft, und gegen die Erfahrung aufrecht zu erhalten. Wenn ber Kranfe von seinem wirklichen Zustande Renntnis erhielte, wenn er erführe, worin die wahre Gesundheit liegt, wenn er inne würde, daß das ganze Heilverfahren des Priesters darin besteht, daß er ihn, statt das mahre Übel, an dem er leidet, zu beseitigen, in eine künstliche Erregung versett, die dieses Leiden nur verschlimmert, so stürzte bas ganze Gebäude bes Chriftentums zusammen. Der Entartete wurde eine faktische Erleichterung suchen, sei es beim Arzte, sei es in den Armen des Todes. Diese Gefahr wittert der Priester instinktiv. Darum trachtet er auch immer nach Befestigung des "Glaubens" unter den Gläubigen, d. h. er bemüht sich eine unvernünftige, instinktive Überzeugung, die sich von der Realität der Thatsachen keine Rechenschaft ableat, bei seinen Schützlingen zu befestigen. Dieser Glaube ist im Grunde nichts anderes, als ber Wille, eine Selbsttäuschung, die für notwendig gehalten wird, um jeden Breis aufrecht zu erhalten: es ift die Befürchtung, daß die Wahrheit vielleicht schädlich ist und daß sie dem Menschen offenbart werde, ehe er stark genug ist, sie ertragen zu können. Bu jeder Beit hat also ber Priefter die Weisheit der Laien, die positive Wifsenschaft als seine tödlichste Keindin angesehen, welche die Welt abseits von jedem religiösen Glauben zu erforschen sich anmaßt; alle Mittel find und waren ihm gut genug, um den Menschen baran zu verhindern, sich den Dingen ohne Vorurteil zu nähern, die Realität auf sich wirfen zu laffen, ohne sie

umzufälschen, und rechtschaffen und aufrichtig gegen sich selbst zu sein. Und bas verzeiht Nietsche ihm nie. Will man die wirkliche Ursache bes Hasses, ber aus jeder Seite bes "Antichrist" hervorbricht, ein wenig verstehen und sich nicht damit begnügen, in den heftigen Invektiven biefer leiden= schaftlichen Anklageschrift ein Anzeichen des heraufdrohenden Wahnsinns zu sehen, - was ein zwar bequemes, aber etwas summarisches Verfahren ist, um sich ein läftiges Problem vom Halse zu schaffen, - so muß man sich vergegenwärtigen, bis zu welchem Bunkte der Geist des Christentums, fo wie Nietsiche ihn auffaßte, seine tiefsten Inftinkte verlegen mußte. Er verzeiht ihm gern alles Leid, das es der Menschheit geschaffen hat: was thut es, ob der Mensch leidet, wenn der Schmerz ihn nur abelt! — und es steht fest, daß der religiöse Glaube höchst eigenartige und bewunderungs= würdige Menschenseelen hervorgebracht hat. Nietsiche erkennt ohne Umstände an, daß der Stlaven-Aufstand in der Moral den menschlichen Typus wunderbar bereichert hat und die bedeutenbste Thatsache, das fesselndste Drama der Weltgeschichte bleibt. Er bewundert selbst die großartige Logik des chriftlichen Priesters in der Lüge und die erstaunliche Willenstraft, die er anwenden mußte, um zwei Sahr= tausende hindurch eine Tafel imaginärer Werte aufrecht zu erhalten; er würde ihn noch mehr bewundern, wenn er in ihm einen perversen, aber selbstbewußten Willen zu er= tennen glaubte, der fich teine Mufionen über die Absichten, die er verfolgt, und über die Natur der Mittel macht, die Aber was Nietsche empörte, was ihm er anwendet. sein Berg zerriß, wenn er das Bild betrachtete, das er sich vom Christentum gemacht hatte, bas war jener Dunstfreis von Unaufrichtigkeit, der es umgiebt, jene zweibeutige Mischung von Falschmunzerei und Blindheit, jene

Unschuld in der Lüge, die nach seiner Meinung die religiösen Menschen auszeichnet. Die tiefsten Instinkte seiner aristokratischen Natur, sein unerbittliches Gewissen, seine Liebe zu physischer wie moralischer Sauberkeit. Tapferkeit, mit ber er bis zum Ende feiner Ideen vorging, emporten sich gegen diese Doppelzungigkeit; er wandte sich mit heftigem Widerwillen von diesen Menschen ab, bei benen die gewollte Illusion so fehr zum Lebensbedürfnis geworden ist, daß sie selbst nicht mehr wissen, wann sie sich täuschen und wann sie aufrichtig sind, und schließlich als freiwillige oder zumeift sogar unfreiwillige Gefangene dieser Musion, von der sie leben, ohne schlechtes Gewissen in vollster Unschuld lügen .... Und Nietsiche erklärt das Christentum seierlich für schuldig, die geistige und moralische Atmosphäre von ganz Europa verunreinigt, verdorben und vergiftet zu haben. -

Alle Anstrengungen der Kirche haben indessen die Entwicklung der Wissenschaften nicht zu verhindern vermocht und dem menschlichen Denken nicht verwehren tonnen, der Wirklichkeit ins Auge zu blicken. Es giebt heute burch ganz Europa eine zahlreiche Schar von Gelehrten, meist Materialisten, Atheisten und Bositivisten, die außerhalb jedes Glaubens leben und den religiösen Instinkt oft in der verächtlichsten Weise verdammen. Auf den erften Blick scheint es, daß sie die natürlichen Keinde der Briefter-Herrschaft sind. Wie kommt es dann aber, daß ihre Lebensauffassung, die auf Renntnis der Wirklichkeit begründet ist, der christlichen Illusion nicht schon lange ein Ende gemacht hat? Wie kommt es, daß es den Freunden der Natur, des Lebens, der Gefundheit nicht gelungen ist, den fast allgemeinen Triumph ber Werte zu verhindern, die das Chriftentum festgesett hat?

Nietzsches Antwort ist geistreich und originell zugleich. Die Männer der Wissenschaft, sagt er, glauben entweder nicht an die Wissenschaft und setzen darum dem religiösen Ideal kein anderes entgegen; — oder sie glauben an die Wissenschaft und geben dem Problem des Lebens eine Lösung, aber sie entlehnen dann die Elemente dieser Lösung dem asketischen Ideale. Anders gesprochen, die Männer der Wissenschaft sind entweder mittelmäßige Handwerfer und unfähig, eine neue Tasel der Werte zu schaffen, oder rassisierte und sublimierte Asketen, deren Ideale sich von dem des Priesters im Grunde nicht unterscheiden.

Da tritt uns zunächst der "gewöhnliche" Belehrte, der gesinnungstüchtige Arbeiter ber Wissenschaft entgegen. Nietssche vergleicht ihn unehrerbietiger Beise mit einer alten Jungfer: ist er doch wie sie unfruchtbar, sehr "ehrbar", ein wenig lächerlich und im Grunde wenig zufrieden mit seinem "Sehen wir genauer zu", fährt er fort: "was ist ber wissenschaftliche Mensch? Zunächst eine unvornehme Art Mensch, mit den Tugenden einer unvornehmen, das heißt nicht herrschenden, nicht autoritativen und auch nicht selbstgenugsamen Art Mensch; er hat Arbeitsamkeit, geduldige Einordnung in Reih und Blied, Gleichmäßigkeit und Dag im Können und Bedürfen, er hat den Instinkt für seines= gleichen und für das, was seinesgleichen nötig hat, zum Beispiel jenes Stud Unabhängigkeit und grüner Weibe, ohne welches es feine Ruhe der Arbeit giebt, jenen Anspruch auf Ehre und Anerkennung . . ., jenen Sonnen= schein bes guten Namens, jene beständige Besiegelung seines Wertes und seiner Nüplichkeit, mit der das innerliche Miß= trauen, der Grund im Bergen aller abhängigen Menschen und Herbentiere, immer wieder überwunden werden muß. Der Gelehrte hat, wie billig, auch die Krankheiten und Unarten einer unvornehmen Art: er ist reich am kleinen Neide und hat ein Luchsauge für das Niedrige solcher Naturen, zu beren Höhen er nicht hinauf kann . . . Das Schlimmfte und Befährlichfte, beffen ein Belehrter fähig ist, kommt ihm vom Instinkte ber Mittelmäßigkeit seiner Art: von jenem Jesuitismus ber Mittelmäßigkeit, welcher an der Vernichtung des ungewöhnlichen Menschen inftinktiv arbeitet und jeden gespannten Bogen zu brechen oder — noch lieber! — abzuspannen sucht. Absbannen nämlich, mit Rücksicht, mit schonender Sand natürlich -. mit zutraulichem Mitleiden abspannen: bas ift die eigent= liche Kunft des Jesuitismus, der es immer verstanden hat, fich als Religion bes Mitleidens einzuführen." \*) Ohne Zweifel ist der Gelehrte im allgemeinen frei von jedem positiven Glauben, besonders fällt es dem deutschen Belehrten schwer, das religiöse Problem überhaupt noch ernst zu nehmen; er neigt zu einem etwas geringschätzigen Mitleid gegen die Religion und empfindet instinktiven Widerwillen gegen die intellektuelle Unredlichkeit, die er bei jedem Gläubigen voraussett: erft durch das Studium der Geschichte gelingt es ihm, sich zu einer Art von scheuer Rücksicht — die mit Furcht oder Dankbarkeit untermischt ist vor dem Werke des religiösen Menschen aufzuschwingen. Aber diefe Schätzung bleibt rein geistig; gerade durch seinen Instinkt ist er weit davon entfernt, mit ihm zu sympathis sieren, und praktisch wird er jede Berührung mit ihm und seinesgleichen flieben. In seiner Seele und in seinem Bewissen ist er überzeugt, daß der religiöse Mensch einen "minderwertigen" Inpus der Menschheit bildet, den der Wissenschaftler mächtig überragt, — und doch: wie groß

<sup>\*)</sup> W. VII, 148 fig.

ist sein Irrtum! Welcher Abgrund trennt ein schönes Exemplar des religiösen Wenschen — des Menschen des großen wenn auch kranken Willens, der kraft dieses Willens gegen die Krankheit ankämpft und des Zieles, dem er zustredt, gewiß ist, — von jenem braven Gelehrten, jenem "anmaßlichen Zwerg", der weder an sich noch an die Wissenschaft glaubt und mechanisch arbeitet, um sich zu betäuben, am Denken zu hindern und alle unbequemen Probleme vom Leide zu halten! Er ist gewiß ein guter Handwerker, nüpslich, nach Art eines Handlangers, Maurers oder Tischlers, aber von Grund aus mittelmäßig, zum Dirigiert- und Kommandiertwerden gemacht, unsähig, von Grund aus unfähig, einen neuen Wert zu schaffen, einen Willen beharrlich und kräftig zu wollen . . .\*)

Gefett felbit, daß diefer mittelmäßige Typus zur äußersten Bollendung gelangt, gesett, daß der objektive Mensch, in dem der wissenschaftliche Instinkt nach tausend= fachem Gang= und Halb=Migraten einmal zum Auf= und Ausblüben kommt: was werden wir felbst in diesem Falle erreicht haben? Nichts mehr, als einen Spiegel, b. h. ein Werkzeug und feinen Willen. "Vor allem, was erfannt werden will, zur Unterwerfung gewohnt, ohne eine andre Lust, als wie sie das Erkennen, das Abspiegeln' giebt, wartet er, bis etwas fommt, und breitet sich bann gart hin, daß auch leichte Fußstapfen und Vorüberschlüpfen geisterhafter Wesen nicht auf seiner Fläche und Haut ver= loren gehn. Was von Berjon' an ihm noch übrig ift, bunft ihm zufällig, oft willfürlich, noch öfter ftorend: fo sehr ift er sich selbst zum Durchgang und Widerschein fremder Gestalten und Ereignisse geworden . . . Er hat den Ernst

<sup>\*)</sup> W. VII, 82 flg.

für sich verloren, auch die Zeit: er ist heiter, nicht aus Mangel an Not, sondern aus Mangel an Fingern und Handhaben für feine Not .... Will man Liebe und Sag von ihm, ich meine Liebe und Haß, wie Gott, Weib und Tier sie verstehn —: er wird thun, was er kann, und geben, was er fann. Aber man foll fich nicht wundern, wenn es nicht viel ist, - wenn er ba gerade sich unecht, zerbrechlich, fragwürdig und morsch zeigt. Seine Liebe ift gewollt, sein Haß künstlich und mehr un tour de force, eine kleine Gitelfeit und Übertreibung. Er ist eben nur echt, so weit er objektiv sein darf: allein in seinem heitern Totalismus ist er noch , Natur' und ,natürlich'. Seine spiegelnde und ewig fich glättende Seele weiß nicht mehr zu bejahen, nicht mehr zu verneinen; er befiehlt nicht; er zerstört auch nicht. "Je ne méprise presque rien" fagt er mit Leibniz . . . " \*) In Summa: ber objektive Mensch ift nichts, als ein Werfzeug, "ein kostbares, leichtverletliches und getrübtes Mehmerkzeug", aber, wie der Handlanger ber Wiffenschaft, ein Stud Sklave; er gehört in die Hand eines Mächtigeren, der ihn zu einem bestimmten Zwecke nutbar macht. An sich ist er nichts, - "presque rien", und gewiß nicht das Ziel, dem die Menschheit zu= ftrebt; er ift noch weniger ein Anfang, eine Zeugung und erste Urfache; er ist kein Herr, "vielmehr nur ein zarter ausgeblasener feiner beweglicher Formentopf, der auf irgend einen Inhalt und Gehalt erft warten muß um sich nach ihm zu gestalten, - ein "selbstloser" Mensch. Folglich auch nichts für Weiber, in parenthesi", — schließt Rietsche ironisch.\*)

Nicht minder ohnmächtig, wenn auch aus einem anderen Grunde, sind die Steptiker jeder Schattierung. Die

<sup>\*)</sup> W. VII, 150 flg.

Männer der Wiffenschaft find Arbeiter, mehr ober minder vollkommene Werkzeuge. Die Skeptiker sind durch übermäßige Bildung geschwächte Temperamente, Seelen, die nicht mehr die Energie haben, zu wollen, - folglich Decadents. Übrigens giebt es unzählige Spielarten von Steptifern, von der aufgeblafenen Mittelmäßigkeit an, bem Schauspieler bes Gebankens, ber sich in ber vorteilhaften und "vornehmen" Pose des Dilettanten sehen läßt, bis zu der schmerzensreichen Seele, die das Musterium des Weltalls hat entziffern wollen und von ihren unsteten Wanderungen durch alle Gebiete des Geiftes welf, abgenutt, abgetragen, abgemagert zurückfehrt, um schließlich zum bloßen, marklosen Schatten zu werden. Auch Zarathustra, dem Propheten des Übermenschen, folgt solch ein armer irrender Schatten: er hat ihn auf allen seinen Abenteuern der Erkenntnis begleitet; er hat mit ihm jeden tröstenden Glauben abgeschworen, alle Idole zerbrochen, den Glauben an große Namen und große Worte verlernt und schließlich das Ziel aus ben Augen verloren; ohne Liebe, ohne Wunsch, ohne Heimat irrt er nun durch die Welt, troftlos und stumm. Für ihn findet der sonst so harte Prophet Worte schmerzlichen Mitleids:

"Du bist mein Schatten! sagte er mit Traurigkeit. Deine Gesahr ist keine kleine, du freier Geist und Wanderer! Du hast einen schlimmen Tag gehabt: sieh zu, daß dir nicht noch ein schlimmerer Abend kommt!

Solchen Unsteten, wie du, dünkt zulet auch ein Gefängnis selig. Sahst du je, wie eingesangne Verbrecher schlafen? Sie schler ruhig, sie genießen ihre neue Sicherheit.

Hite dich, daß dich nicht am Ende noch ein enger Glaube einfängt, ein harter, strenger Bahn! Dich nämlich versührt und versucht nunmehr jegliches, das eng und fest ist.

Du haft das Ziel verloren: wehe, wie wirst du diesen Berluft verschmerzen? Damit — hast du auch den Weg verloren! Du armer Schweisender, Schwärmender, du müder Schwetterling!" . . .\*)

Aber die Wissenschaft bringt nicht allein "Objektive" und Skeptiker hervor; sie hat auch ihre Gläubigen. Sie begnügt sich nicht immer damit, Thatsachen festzustellen oder mit Montaigne zu sagen: Que sais-je? Sie glaubt auch zuweilen, Willensmeinungen auszudrücken, eine Tafel von Werten aufzustellen. Aber wie benimmt sie sich in solchen Fällen?

"In jeder Philosophie", sagt Nietzsche, "giebt es einen Punkt, wo die "Überzeugung" des Philosophen auf die Bühne tritt: oder um es in der Sprache eines alten Mysteriums zu sagen:

## Adventavit asinus pulcher et fortissimus."\*\*)

Mit anderen Worten: jeder Philosoph vermeint uns sein System als rein logische Konstruktion, als ein Werk der reinen Vernunft vorzuführen. Das aber ist eine Selbsttäuschung. Das bewußte Leben hat bei jedem Menschen seine Wurzeln im Unbewußten; sein Bunsch, die Bahrheit zu erkennen, so selbstlos er auch scheinen mag, arbeitet in Wirklichkeit zu Gunften und unter der Einwirkung eines anderen Instinktes, der mächtiger und verborgener ist. In den unpersönlichsten und scheinbar rein geometrischen Systemen verbirgt sich ein Glaubensbekenntnis; die Theorien eines Philosophen sind seine Bekenntnisse, seine Memoiren. Er ift in Wirklichkeit nicht "reiner Geift", sondern ein abgefeimter Abvofat der Sache seiner Vorurteile — und zwar meistens moralischer Vorurteile. Er ist sogar ein wenig gewissenhafter Advokat, der, weniger rechtschaffen als der Briefter, seine Glaubenssätze für "Wahrheiten" ausgeben

<sup>\*)</sup> W. VI, 398 fig. \*\*) W. VII, 16.

möchte, die er durch Bernunftschfuß gewonnen hat. Nun aber sind diese Glaubenssätze, die auf dem Grunde jedes philosophischen Systems liegen und gewissermaßen sein Lebensprincip bilden, einfach dem asketischen Ideal entslehnt. Der Priester und der Philosoph sind, ohne es zu wissen, meistenteils nicht Feinde, sondern Verbündete.

Da ist z. B. Kant, der Vater der deutschen Philosophie. Kant ist für Nießsche nur ein kaum verhüllter Christ. Er stellt in der That sest, daß sein ganzes philossophisches Werk darauf hinaus läuft, zwei der gefährlichsten Irrtümer der Menschheit über alle Angriffe der Vernunst hinaus zu erheben: den Begriff der wahren Welt (der intelligiblen Welt), die der Erscheinungswelt (der Welt der Phänomene) entgegengesetzt ist, — und den Glauben an den absoluten Wert des Woralgesetzs, des kategorischen Imperativs. Aber diese beiden Begriffe sind im Grunde nichts anderes, als die metaphhsische Einkleisdung der wesentlichsten Dogmen des Christentums.

Was ist zunächst der Glaube an eine wirkliche Welt, die von der Erscheinungswelt verschieden ist? Es ist ganz einsach das philosophische Aquivalent jenes Fundamentalbegriffs jeder Theologie: Gott ist die erste Ursache des Weltalls, das die Sinne wahrnehmen, und das wahre Leben des Menschen ist das Leben in Gott. Im Gehirne der Wetaphysiker hat sich der lebendige Gedanke vom guten Gotte, vom Heiland der Leidenden, ins dünnere, blässere verslüchtigt; sie haben ihn in eine ungeheure Spinne verswandelt, die die Welt aus sich heraus spinnt; sie haben ihn zum Ibeal, zum reinen Geist, zum Absoluten, zum Ding an sich gemacht.\*) Nun aber ist dieses "Ding an sich", diese "wahre Welt" ganz einsach das reine Nichts;

<sup>\*)</sup> W. VIII, 235.

es ist eine Musion, deren allmäbliches Verschwinden uns Nietsiche in folgenden Säten erzählt:

## Wie die "mahre Welt" endlich jur Jabel murde. Geschichte eines Frrtums.

1. Die wahre Welt, erreichbar für den Beisen, den Frommen, den Tugendhaften. — er lebt in ihr, er ist sie.

(Alteste Form der Idee, relativ klug, simpel, überzeugend. Umschreibung des Sapes "ich, Plato, bin die Bahrheit".)

 Die mabre Belt, unerreichbar für jest, aber versprocen für ben Beisen, ben Frommen. den Tugendhaften ("für den Sünder, der Buße thut").

(Fortichritt ber Jbee: fie wird feiner, verfänglicher unfaße licher, — fie wird Beib, fie wird chriftlich . . .)

3. Die wahre Welt, unerreichbar, unbeweisbar, unversprechbar, aber schon als gedacht ein Troft, eine Berpflichtung, ein Imperativ.

(Die alte Sonne im Grunde, aber durch Nebel und Stepsis hindurch; die Jdee sublim geworden, bleich, nordisch, königsbergisch.)

4. Die wahre Belt — unerreichbar? Jedenfalls unerreicht. Und als unerreicht, auch unbekannt. Folglich auch nicht tröftend, erlösend, verpflichtend: wozu könnte uns etwas Unbekanntes verpflichten? . . .

(Grauer Morgen. Erstes Gahnen ber Bernunft. Sahnenidrei bes Bositivismus.)

5. Die "wahre Belt" — eine Ibee, die zu nichts mehr nitt ift, nicht einmal mehr verpflichtend, — eine unnitt, eine überflitfig gewordene Ibee, folglich eine widerlegte Ibee: schaffen wir sie ab!

(Beller Tag; Frühftlid; Rudfehr bes bon sens und ber Beiterfeit; Schamrote Blatos; Teufelslärm aller freien Geifter.)

6. Die wahre Welt haben wir abgeschafft: welche Welt blieb übrig? bie scheinbare vielleicht? . . . Aber nein! mit der wahren Welt haben wir auch die scheinbare abgeschafft!

(Mittag; Augenblid bes fürzesten Schattens; Ende bes längsten Frrtums; Höhepunkt ber Menichheit; INCIPIT ZARA-THUSTRA.)\*)

<sup>\*)</sup> W. VIII, 82 flg.

Der christliche Gott war, wie wir gesehen haben, der Gott aller Leidenden, dem Tode Zuneigenden. Statt wie die heidnischen Götter die freudige Bejahung des Daseins zu verförpern — den Willen zur Macht, der zu allem, was das Leben bringt, Ja sagt, personifizierte er alle Rachsucht des entarteten Menschen gegen das wirkliche Leben, jede Hoffnung auf ein unmögliches Jenseits. Die "wahre Welt" der Metaphysiter ist ihm im Grunde daßeselbe: sie ist nichts als ein Wort ohne jeden realen Inhalt. Der christliche Gott ist das Symbol einer Verneinung, derjenige der Philosophen das reine — Nichts.

Desgleichen ift ber Wille, ber biefem Gotte zuftrebt, streng genommen nichts anderes als der Wille zum Nichts. Auch heute noch haben die Fortgeschrittensten unter ben Philosophen, die sich von jeder Religion, jedem Vorurteil frei glauben, immer noch ben unbelehrbaren Glauben an die "Wahrheit" im Leibe. Alle jene Skeptiker, jene "Objektiven", alle jene Agnostiker, die sich stoisch jeder unbeweisbaren Spothese enthalten, die sich an die Feststellung ber kleinen Thatsachen halten, die alle übereilten wiffenschaft= lichen Konstruktionen mit den Jrrtumern, die solche mit sich bringen, forgsam vermeiben, die sich jedes Ja und Nein in allen Fragen verbieten, auf benen ber Schatten eines Zweifels liegt - alle diese guten Beifter, diese "Gewiffenhaften bes Geistes", welche die geistige und moralische Elite der Menschheit ausmachen, — sind im Grunde Asketen. Man analysiere nur ihren Glauben. Der Wille der Wahrheit um jeden Breis läßt sich auf zwei verschiedene Weisen er= flären; er kann bedeuten: "Ich will um keinen Breis ge= täuscht werden", ober auch: "Ich will um feinen Breis täuschen, weder andere noch mich." Nun aber ist die erste Auslegung unwahrscheinlich. Der Mensch könnte sehr

wohl, aus Klugheit oder Furcht, nach Wahrheit ftreben, wenn es ihm feststünde, daß die Wahrheit im wesentlichen wohlthätig ist. Dem aber ist nicht so. Wenn es eine "Wahrheit" giebt, die sich ben aufgeklärten Beistern all= mählich aufzudrängen beginnt, so ist es die, daß die Illusion zum mindesten ebenso wohlthätig, ebenso nötig für die Menschheit ist wie die "Wahrheit". Für Nietssche ist die Illusion, die Lüge vielleicht die wesentlichste Lebensbe= bingung. "Die Falfchheit eines Urteils", fagt er, "ift uns noch kein Einwand gegen ein Urteil; darin klingt unsere neue Sprache vielleicht am frembesten. Die Frage ist, wie weit es lebenfördernd, lebenerhaltend, Artserhaltend, vielleicht gar Art-züchtend ist; und wir sind grundsätlich geneigt zu behaupten, daß die falschesten Urteile (zu denen die syn= thetischen Urteile a priori gehören) uns die unentbehr= lichsten sind, daß ohne ein Geltenlassen ber logischen Fittionen, ohne ein Messen ber Wirklichkeit an ber rein er= fundenen Welt des Unbedingten, Sich-selbst-Gleichen, ohne eine beständige Fälschung ber Welt burch die Bahl ber Mensch nicht leben könnte, — daß Verzichtleisten auf falsche Urteile ein Verzichtleisten auf Leben, eine Verneinung bes Lebens mare."\*) Wenn aber die Lüge vielleicht wohlthätig und die Wahrheit unheilvoll ist - und dies empfindet auch ber moderne Liebhaber ber Bahrheit um jeden Breis -, so strebt ber wissenschaftliche Mensch nach Wahrheit also nicht aus Interesse ober Furcht, sondern weil er um feinen Preis täuschen will, weber sich noch andere. feiner Seele und feinem Gewiffen mißt er alfo ber Bahrheit einen so hohen Wert bei, daß alles, selbst das Blück, felbst das Dasein der Menschheit, ihr untergeordnet werden

<sup>\*)</sup> W. VII, 12 fig.

muß. Er glaubt an die Wahrheit wie an einen absoluten, metaphysischen Wert. Einfacher gesagt, nennt er "Wahrheit", was der Chrift "Gott" nennt. Und Nietsche schlieft daraus: "Es ist fein Zweifel, ber Wahrhaftige, in jenem verwegenen und letten Sinne, wie ihn der Glaube an die Biffenschaft voraussett, bejaht bamit eine andere Belt als die des Lebens, der Natur und der Geschichte; und insofern er diese "andere Welt" bejaht, wie? muß er nicht ebendamit ihr Gegenstück, diese Belt, unfere Belt - verneinen? . . . Doch man wird es begriffen haben, worauf ich hinaus will, nämlich daß es immer noch ein meta= physischer Glaube ist, auf bem unser Glaube an die Wissenschaft ruht. — daß auch wir Erkennenden von heute. wir Gottlosen und Antimetaphysiter, auch unfer Feuer noch von dem Brande nehmen, den ein Jahrtausende alter Glaube entzündet hat, jener Christenglaube, der auch der Glaube Platos war, daß Gott die Wahrheit ift, daß die Wahrheit göttlich ift . . . "\*) Kant, der moderne Apostel der Wahrheit hat es also nicht gewagt, die zwei höchsten Werte unserer alten Tafel in Frage zu stellen. Er hat nicht gewagt, sich die Frage vorzulegen: "Welches ist der Wert der Wahrheit?" oder, was auf dasselbe herauskommt: "Welches ist der Wert des kategorischen Imperativs in der Moral, die uns befiehlt, die Wahrheit zu suchen?" ist an der Schwelle des ungeheuren Problems von Wahr= beit und Moral stehen geblieben; er hat sich nicht gefragt: Warum foll benn ber Mensch biefe Ratur um jeden Breis erfennen wollen, die wir heute als eine ewig blinde und unvernünftige Macht kennen gelernt haben, die voll souveräner Gleichgültigkeit vor Gut und Bose ist und in prachtvoller Fruchtbarkeit unabläffig neue Dafeinsformen

<sup>\*)</sup> W. V, 275.

erschafft, um sie bann wieder unbarmherzig dem sinnlosen Bufall zu opfern . . . Warum follte ber Mensch einer folchen Gottheit opfern? Unter biefem Gesichtspunkte erscheint Nietsiche die Leidenschaft zur Wahrheit als die moderne Form jener astetischen Grausankeit, die zu jeder Zeit den Menschen getrieben hat, seinem Gotte das kostbarfte zu opfern, was er hatte. Einst opferte man ihm Menschen, so 3. B. die Erstlingsopfer aller Borzeit=Religionen. Später, in der christlichen Zeit, opferte der Asket ihm alle seine natürlichen Instinkte. "Endlich: was blieb noch übrig zu opfern? Mußte man nicht endlich einmal alles Tröstliche, Beilige, Beilende, alle Hoffnung, allen Glauben an verborgene Harmonie, an zufünftige Seligkeiten und Gerechtig= feiten opfern? mußte man nicht Gott felber opfern und, aus Graufamteit gegen fich, ben Stein, die Dummbeit, Die Schwere, das Schickfal, das Nichts anbeten? Richts Gott opiern — dieses paradore Mysterium der letten Graufamkeit blieb dem Geschlechte, welches jetzt eben berauftommt, auigespart: wir alle fennen schon etwas bavon."\*) - So ist der Apostel der Erkenntnis, der "Gewissenhafte des Geistes", der sich nicht in den Steptizismus flüchtet, jondern an die Bahrheit glaubt und ben Dut bat, ein 3deal aufzustellen und seinen Glauben an einen bochiten geiftigen und moralischen Bert zu behaupten, im Grunde genommen ein Astet, der das menichliche Dafein für irgend ein Genieits verneint, ein Peisimift, ber fich vom Leben abwendet, weil er fich ber Illufion, ber Luge, bie zu jedem Leben nötig ift, nicht bingeben will, - ein Nibiliit, der, wie der Chrift, in Bahrbeit danach trachtet. die Menichheit in den Abgrund des Richts zu treiben ...

<sup>\*.</sup> W. VII, 79.

## V. Buch.

## Hiehiches Buftem.

Pofitiver Teil: Ber Abermenich.

1.

as jekige Europa ist nach Nietssche von Grund aus frank. Überall erscheinen die Anzeichen einer unleug= baren Decadence. Eine schwerlastende Mübigkeit scheint. fich auf den gegenwärtigen Menschen herabgesenkt zu haben: nachdem er den ungeheuren Weg vom Wurm bis zum Affen und vom Affen bis jum Menschen jurudgelegt hat, trachtet er heutigen Tages nach Stillstand und Rube, sei es in unedler Mittelmäßigkeit, sei es im Tobe. hier will der gleichheitstolle Demokrat ihn zum häßlichen und ver= ächtlichen Herbentier machen; dort will der christliche Briefter, der Philosoph und Moralist ihn von der Erde "erlosen" und zeigt ihm ein erfundenes Jenseits, bem er fein Leben weihen foll. Der bemofratische Staat ift eine Decadenceform des Staates; die Religion des menschlichen Leibens ift eine Moral für Kranke, die Wagnerische Runft, die heutzutage triumphiert, eine Decadencekunft. Rorruption und Peffimismus zeigen fich auf allen Stufen ber modernen Rultur, felbst auf ben höchsten. Jene höheren Menschen, benen Barathuftra in feiner Sohle Gaftfreund=

schaft bietet, sind ohne Ausnahme Entartete, Migratene, bie an ihrem Dasein leiben und angefichts bes Schauspiels, bas der heutige Mensch ihnen gewährt, vor Etel fast ersticken und sich selbst verachten. Da ist zunächst der peisi= mistische Wahrsager, der überall Symptome des Todes wittert. "Alles ist gleich, es lohnt sich nichts, es hilft fein Suchen, es giebt auch feine glückseligen Inseln mehr!" Dann kommen die zwei Könige, die nicht mehr Könige sein wollen, weil sie nicht mehr bie Ersten unter ben Menschen sind und darum auch den andern nicht mehr befehlen mogen. Ferner "ber Gewiffenhafte bes Beiftes". der objektive" Gelehrte, der sein Leben der Erforschung bes Blutegel-Birns widmet; der "alte Zauberer", der ewige Schauspieler, ber alle Rollen spielt und alle Menschen täuscht, aber sich selbst nicht betrügen kann und mit nagender Trübsal und tiefem Efel im Herzen ein mahres Genie sucht; der "lette Papst", der sich über Gottes Tod nicht tröften tann; ber "häßlichste Mensch", ber Morber Gottes - benn Gott ift am Mitleiben erftictt: er jah "alle verhehlte Schmach und Häflichkeit" des Menschen —; der freiwillige Bettler", ber aus Efel vor den überbildeten Menschen bei den Rühen, die auf ihrer Wiese friedlich täuen und wiederfäuen, das Geheimnis des Glückes fucht: endlich der "Schatten", der Steptifer, der alle Bereiche bes Gedankens burchlaufen und sich felbst verloren hat, der nun ohne Aweck und Ziel durchs Weltall irrt. diese Vertreter der höchsten Kultur Europas leiden an einem tiefen Leiden; sie schleichen durchs Leben, un= ruhig, dufter, ungeschickt, "einem Tiger gleich, dem der Sprung migriet", ober wie ber Spieler, bem ein Wurf nicht gelang. Das "Volf" und alles, was das Volk "Glück" nennt, ist ihnen zuwider. Und doch sind alle höheren Werte, welche die Menschheit bisher unter den Namen "Gott", "Wahrheit", "Pflicht", verehrte, für sie zerronnen. Materielle Befriedigungen können sie nicht mehr befriedigen; sie glauben auch nicht mehr an Ibeale. Will die Menschbeit also stehen bleiben auf ihrem Wege, sich vom Leben ablösen, nach dem Nichts trachten?

Rein! lehrt Nietiche. Die Entartung führt nicht notwendig zum Nichts, fie kann die Vorbedingung zu neuem Leben, zu höherer Gefundheit werden. Ohne Zweifel ift es nicht möglich, zurückzugehen und die Menschheit auf frühere Stufen zurudzuzwingen: .. man muß vorwarts, will sagen, Schritt für Schritt weiter in ber Decabence." \*) Aber ebenso, wie im Berbste bie Blätter vergilben, um im Frühling wieder grun zu werden, ebenso ist es möglich, daß der gegenwärtige Verfall das Vorspiel einer großen Regeneration ist, daß die Menschheit der Auflösung entgegen eilt, um einer höheren Daseinsform bas Leben zu geben. Unter Diesem Gesichtspunkte ift es vielleicht gestattet, die Borte "Decadence", "Verfall", "Korruption" als ungerecht verächtliche Ausbrücke für die Herbstzeiten einer Rultur anzusehen. Die Menschheit, die mit einer neuen Welt schwanger geht, leidet an Geburtswehen. Deshalb will auch Barathuftra dem Elend der "höheren Menschen" feine Erleichterung bringen; er weiß in der That, daß der Mensch immer mehr leiben muß, um die höchsten Gipfel zu erklimmen. Der innere Schmerz ber höheren Menschen, ber Efel vor der Menge und sich selbst ift ein nötiger Sporn, ber fie immer weiter, immer höher treibt. Wenn fie selbst mikratene Eremplare ber Menschheit sind: mas thut es? Je kostbarer ein Ding ift, besto seltener ist es,

<sup>\*)</sup> W. VIII, 155.

und besto mehr Nieten sind nötig, um einen glücklichen Treffer zu erlangen. Der höhere Mensch ist wie ein Gefäß, in dem sich die Zukunst der Menschheit zusammensbraut; in ihm gären, brodeln und arbeiten dunkel alle Keime, die eines Tages im Sonnenlichte sich entsakten werden; und mehr als eines dieser Gefäße springt oder zerbricht . . Aber was liegt daran! Wenn ein Geschöpf mißriet, mißriet darum die Menschheit? Mißriet aber die Menschheit: was liegt daran? Der Mensch ist, nach Nietzsches berühmtem Vergleiche, ein Seil, geknüpft zwischen Tier und Übermensch; er ist kein Zweck, sondern eine Brücke, ein Übergang. Wöge also der Wensch zu Grunde gehen, damit der Übermensch lebe.

"Ich lehre euch den Übermenschen", sagt Barasthustra zum versammelten Bolte. "Der Mensch ist etwas, das überwunden werden soll. Was habt ihr gethan, ihn zu überswinden?

Alle Wesen bisher schusen etwas über sich hinaus: und ihr wollt die Ebbe dieser großen Flut sein und lieber noch zum Tiere zurlichgehn, als den Menschen überwinden?

Bas ift ber Uffe für ben Menichen? Gin Gelächter ober eine schmerzliche Scham. Und ebendas foll der Menich für ben Übermenschen fein: ein Gelächter ober eine schmerzliche Scham . . . .

Seht, ich lehre euch ben übermenfchen!

Der Ubermenich ift ber Sinn ber Erbe. Guer Bille fage: ber Ubermenich fei ber Sinn ber Erbe!"\*)

2.

Was ist der Übermensch, und wie kann der Mensch ihn ins Leben rusen? Man kann den Übermenschen als jenen höheren Typus bezeichnen, den die Menschheit erreichen wird, sobald sie auf die heutige Rangordnung der Werte, das christliche, demokratische Ideal verzichtet, das heute in

<sup>\*)</sup> W. VI, 13.

ganz Europa im Umlauf ist, und bafür auf die Tasel der Werte zurückgreift, die unter edlen Rassen, unter den Herren entstanden sind, die selber Werte schufen, statt sie von außen zu empfangen. Wohlverstanden handelt es sich keineswegs darum, rückwärts zu gehen und nach Jahrhunderte langer Kultur die "blonde Bestie" der Urzeit wieder aufleben zu lassen. Der Mensch soll nichts von den Erkenntnissen, Fähigkeiten und neuen Kräften ausgeben. die er im Laufe seiner langen und schmerzensreichen Ersahrungen gewonnen, sondern er soll die alten Gesepestaseln zerbrechen, die ihn heute am Fortschritt behindern, und sie durch neue Gebote crsesen.

Der Mensch soll ben Übermenschen durch Selbstaufhebung ins Leben rufen. - um uns eines von Nietssche oft gebrauchten Ausbrucks zu bedienen. Übergang vom Menschen zum Übermenschen läßt sich in mancher Beziehung mit ber Erzeugung bes Asteten bei Schopenhauer vergleichen. Rach bem großen Frankfurter Beifimiften fann ber Schmerz ben Menschen zuvörberft zur Verzichtleiftung auf feinen individuellen Willen führen, folglich zur Selbstvernichtung. Aber bas genügt nicht, um ihn zu erlösen: um gerettet zu werben, muß er nicht allein auf die individuelle Lebensform verzichten, die ihm gerade zugefallen ist, sondern auf das Lebenwollen im allgemeinen; nur durch völlige Verneinung jedes Willens zum Leben ist Erlösung für ihn zu erreichen. In Nietsiches Borstellung ift ber Schmerz ebenfalls ber mächtige Stachel, der den Menschen zum Beile treibt. Der Mensch leidet zunächst als Individuum, er kennt die tiefe und schmerzliche Selbstverachtung, die ihn zur Astese und zum Beffi= mismus treibt; dies ist der seelische Buftand jener "höheren Menschen", die Barathustra in seiner Sohle vereinigt.

Aber der Prophet sagt ihnen: "Ihr leidet mir noch nicht genug! Denn ihr leidet an euch, ihr littet noch nicht am Wenschen."\*) Erst wenn er diesen höchsten Grad des Leidens und Esels erreicht hat, wird der Mensch — aus eben diesem Übermaß an Leiden — die Kraft schöpfen, die zu dem letzten Schritte nötig ist: nämlich sich auszuheben und dem Übermenschen das Leben zu geben. Aus dem Pessimismus, wenn man ihn dis zu seinen letzten Konsequenzen treibt, entsteht der triumphierende Optimismus. —

Sehen wir nun zu, worin der Übermensch sich nach Nietiche vom gegenwärtigen Menschen unterscheibet. Giner ber Züge, welche die Moral des Übermenschen und die heute allgemein gebilligte Moral am tiefften unterscheiben, ist ber, daß diese sich an alle Menschen ohne Unterschied wendet, mahrend die andere durch ihr eigenstes Wesen nur einer kleinen Bahl von höheren Geistern zugänglich ift. Das heutige Europa ist, wie wir gesehen haben, entschlossen bemokratisch und glaubt an die natürliche Gleichheit der Rietsche dagegen glaubt an die notwendige Ungleichheit der Menschen und will eine aristofratische Gesellschaft, die in wohl abgegrenzte Raften gegliebert ift, beren jede ihre Privilegien, Rechte und Pflichten hat. Die untergeordnete Rafte ift die der fleinen Leute, der Mittel= mäßigen, aller berer, beren natürlicher Beruf es ift, ein Rad in der großen socialen Maschine zu sein. Nicht allein der Ackerbau, der Handel, die Industrie, sondern auch die Wissenschaft und Kunft brauchen Arbeiter, die ihr Glück darin finden, eine besondere Aufgabe, für die sie dressiert find, gewiffenhaft zu erfüllen, die sich in Gehorsam bescheiden und in Reih und Glied an dem gemeinsamen

<sup>\*)</sup> W. VI, 421.

Werke arbeiten. Sie sind zwar Sklaven, "Ausgebeutete". wenn man will, da sie auf ihre Rosten bie höheren Rasten unterhalten und ihnen gehorchen muffen; auch können Entbehrungen und Leiden ihnen nicht erspart werden, denn die Wirklichkeit ist hart und schlimm. Aber in einem geordneten Staatswesen muffen biefe Mittelmäßigen ein verhältnismäßig ruhigeres, sichereres und vornehmlich glücklicheres Dasein haben, als ihre Oberen: ohne Verantwortlichkeit, wie sie sind, dürfen sie sich unbesorat ihrem Schickfal bingeben. Für fie ift ber Glaube eine unschätbare Boblthat; die Religion legt Sonnenglanz auf das Elend ihres armen, halb tierischen Daseins, sie lehrt sie demütige Selbst= hescheidung und Bergensfrieden; sie adelt ihnen die harte Notwendigkeit, sich bem Willen eines anderen zu beugen, sie verleiht ihnen die wohlthätige Illufion, daß es eine Gefamt= ordnung ber Dinge giebt und daß fie felbst ihren beftimmten Blat, ihren nutbringenden Beruf in diefer all= gemeinen Weltordnung haben. "Für euch Glauben und Dienstbarkeit!" - bas ist ber Anteil, ben Rarathustra ben gewöhnlichen Menschen, den "Vielzuvielen", in seiner idealen Gesellschaft giebt. Über ihnen steht die Raste der Befehlenden. bie Bächter bes Gesetzes, die Verteidiger der Ordnung, die Rrieger; an ihrer Spige wieberum fteht ber König, "als die höchste Formel von Krieger, Richter und Aufrechterhalter bes Gesetzes." Sie sind gewissermaßen die Exekutive ber Geiftigsten; sie nehmen ihnen alle grobe Arbeit bes Herrschens ab: sie sind das vermittelnde Räderwerk, das der Menge ber Stlaven ben Willen ber Gesetgeber mitteilt. Die erste Raste endlich ist die der Herren, der Weisen, der "Werteschaffenben": sie giebt bem ganzen socialen Dragnismus ben Antrieb und soll auf Erden unter ben Menschen die Rolle svielen, wie Gott nach dem Christenglauben im Welt=

all. Für die Herren — und für sie allein — ift die Moral des Übermenschen geschaffen.\*)

Diese Moral unterscheidet sich von der traditionellen Moral nicht allein baburch, daß sie eine aristokratische Moral for the happy few ist: sie widerspricht ihr ebenso radital dadurch, daß fie von Grund aus anti-idealistisch ist. Der tugendhafteste Mensch ist nach der christlich= asketischen Moral nämlich ber, welcher sein Leben nach einem Ibeal gestaltet und seine "egoistischen" Neigungen bem Rultus des Wahren oder Guten opfert. Der Weise ist nach Nietsiche im Gegenteil ein Schöpfer von Werten; das ist seine große Aufgabe. Die Natur ist an sich wertlos; die wirkliche Welt ist eine gleichgültige Materie, die kein anderes Interesse hat, als welches wir ihr Der wahre Philosoph ist also ein Mensch, geben. bessen Bersönlichkeit mächtig genug ist. um die Welt zu schaffen, "die den Menschen etwas angeht".\*\*) Er ist der geniale Dichter, in bessen Seele sich die Tafel der Werte bildet, an welche die Menschen einer bestimmten Zeit glauben, die also alle ihre Handlungen bestimmt. ein "Contemplativer", aber seine Bision ist nichts anderes, als das höchste Geset, das ganzen Geschlechtern das Borbild giebt: und alle Grofithaten der handelnden Menschen find nur die sichtbare und konkrete Übersetung feiner Gedanken ins Wirkliche. Er schafft in voller Freiheit, in voller Unabhängigfeit, unbefümmert um Gut und Bofe, um Bahr ober Unwahr; er schafft feine Bahrheit, feine Moral; er ist ein unerschrockener "Bersucher", der unauf= hörlich neue Daseinsformen sucht und bei diesem gefahr=

\*\*) W. V, 231.

<sup>\*)</sup> Über Riehsches Gebanken von der Rangordnung vergl. W. VII, 185 fig.; VIII, 301 fig.; XII, 319, 824 fig., 327 fig.

vollen Versuche ohne Zittern und Zagen sein Glück, sein Leben, wie das Glück und Leben aller unterworfenen Kreatur, die er nach sich zieht, aufs Spiel sett. Er ist ein verwegener und erhabener Spieler, der mit dem Zusall ein furchtbares Spiel spielt, dessen Einsatz Leben oder Tod ist. Der Weise ist nach Nietziche also kein Friedensbringer. Er verspricht den Menschen nicht Frieden und ruhiges Genießen der Früchte ihrer Arbeit. Vielmehr spornt er sie zum Kriege an; er läßt in ihren Augen die Hoffnung auf Siege erglänzen.

"Euren Feind sollt ihr suchen, euren Krieg sollt ihr führen, und für eure Gedanken! Und wenn euer Gedanke unterliegt, so soll eure Redlickkeit darüber noch Triumph rusen!

Ihr follt den Frieden lieben als Mittel zu neuen Rriegen.

Und den furzen Frieden mehr als ben langen.

Euch rate ich nicht zur Arbeit, sondern zum Kampfe. Euch rate ich nicht zum Frieden, sondern zum Siege. Eure Arbeit sein Kampf, euer Friede sei ein Sieg! . . .

Ihr sagt, die gute Sache sei es, die sogar den Krieg heilige? Ich sage euch: der gute Krieg ist es, der jede Sache heiligt . . .

Ihr durft nur Feinde haben, die zu haffen find, aber nicht Feinde zum Berachten. Ihr mußt ftolz auf euern Feind fein: dann find die Erfolge eures Feindes auch eure Erfolge."\*)

Der Krieg, der offene Kampf wetteifernder und widersstrebender Kräfte ist nach Nietziche in der That das mächstigste Werfzeug des Fortschritts. Er zeigt, wo Kraft, und wo Schwäche ist, wo die physische und moralische Gesundheit und wo Verfall und Krankheit ist. Er bildet einen jener gefahrvollen "Versuche", die der Weise anstellt, um das Leben vorwärts zu bringen und den Wert eines Gedankens, einer Idee der Entwicklung zu erproben. Der Krieg ist also wohlthätig, gut an sich; auch sagt Nietziche ohne Umstände und Bedauern voraus, daß Europa in eine Periode

<sup>\*)</sup> W. VI, 67 fig.

großer Ariege einzutreten beginnt, wo die Bölker unterein= ander um die Herrschaft der Welt ringen werden.

Während die alte Tafel der Werte das Mitleid zu oberst stellte, lehrt Zarathustra im Gegenteil, daß der Wille die höchste Tugend ist. "Diese neue Tafel, oh meine Brüber, stelle ich über euch: werbet hart!"\*) - In ber That muß ber Schöpfer hart sein, hart wie ein Diamant, bart wie der Meifel des Bildners, wenn er den roben Block bes Zufalls nach seinem Willen behauen will, wenn er den Chraeiz hat, neue Werte zu schaffen und "seine Sand auf Jahrtausende zu drücken wie auf Wachs", wenn er ben Willen ber zufünftigen Menschen selbst fneten und formen und seinen Willen wie auf eherne Tafeln in den ihren ein= graben will. Das Mitleid ist ihm nicht nur feine Tugend, fondern eine höchste Bersuchung und die schrecklichste aller Gefahren. Die "lette Sunde" Barathuftras, ber furchtbarfte aller Angriffe, die er zu erleiden hat, ist das Mitleiden. Soch oben in seiner einsamen Sohle hört er aus ber Tiefe seines Thales den verzweifelten Notschrei der "höheren Menschen" erschallen: "Romm, komm, tomm, es ist Zeit, es ist bie bochste Beit!" \*\*) Wenn er fich ihres Elends erbarmt, wenn fein Herz beim Anblick ihrer Leiden gerührt wird, so ist es um ihn geschehen: er ist besiegt. Und er bedarf seiner ganzen Willenstraft, um der Versuchung nicht zu unterliegen. Bährend er sein Reich durchläuft, um die Verzweifelten zu suchen, die nach ihm rufen, gelangt er in eine Gegend, die trübselig ist wie das Reich des Todes. "Hier starrten schwarze und rote Klippen empor: fein Gras, fein Baum, feine Vogelstimme. Es war nämlich ein Thal, welches alle Tiere mieben, auch die Raubtiere: nur daß eine Art häklicher, bicker, grüner Schlangen, wenn fie alt wurden, hierher

<sup>\*)</sup> W. VI, 312. \*\*) W. VI, 351.

kamen, um zu sterben. Darum nannten dies Thal bie Hirten: Schlangen-Tod." In diesem dusteren Thale gewahrte er plöglich etwas, das am Wege faß, etwas unaussprechlich Häkliches, kaum wie ein Mensch. Und im Augenblicke, ba er voll Scham barob errötete, daß er etwas fo Unnennbares mit den Augen angesehen habe, und sich aufmachte, diese schlimme Stelle zu verlaffen, ba quoll ihm eine Stimme entgegen, röchelnd wie das Gurgeln eines Sterbenden ober wie Wasser des Nachts durch verstopfte Wasserröhren gurgelt: "Barathuftra! Barathuftra! Rate mein Ratsel! Sprich! sprich! Bas ist bie Rache am Zeugen? So sprich doch: wer bin ich!" Und plötlich von ungeheurem Mitleiden angefallen, wie ein Gichbaum, ber lange vielen Holxschlägern widerstanden hat und mit einem Schlage schwer nieberfintt, zum Schrecken felber für bie, welche ihn fällen wollten — fiel Zarathuftra nieder. Aber schon stand er wieder auf und sein Antlig ward hart: "Ich erfenne dich wohl," fprach er mit einer erzenen Stimme, "du bist ber Mörder Gottes! Lag mich gehn. ertrugft ben nicht, ber bich fah, - ber bich immer und durch und durch sah, du häflichster Mensch! Du nahmst Rache an diesem Zeugen."\*)

Zarathustra ist als Sieger aus ber Prüfung hervorgegangen, welcher Gott selber unterlag. Der Gott der Liebe ist tot, erstickt am Mitleiben, weil er alle verhehlte Schmach und Höhlichkeit der Menschheit sah; sein Mitleiden kannte keine Scham: er kroch in die tiefsten, schmutigsten Winkel der menschlichen Seele; darum ist er gestorben, denn der Wenschkonnte es nicht ertragen, daß ein solcher Zeuge seiner Schande lebt. Nuch Zarathustra fühlte, wie die Scham-

<sup>\*)</sup> W. VI, 383 fig.

röte ihm ins Antlit stieg; vor dem schauberhaften Anblic bes menschlichen Elends hat er die Augen gesenkt und seinen Weg fortseten wollen, überzeugt, daß es edler ist und von mehr Größe zeugt, auf seiner Bahn still fortzuschreiten, als sein Leben zwecklos zu verschleudern und sich selbst zu verlieren, indem man einem Unglück aufhilft, für das es kein Heile mittel giebt. Und so handelnd hat er nicht nur den Tod von sich abgewandt, sondern auch die Liebe des häßlichsten Menschen sich zugewandt: er hat in der That durch sein Schweigen und seine Enthaltung das große Unglück, die große Häßlichseit "geehrt"; er hat ihm sein Mitleid nicht aufgedrängt. Der häßlichste Mensch, der Gott und die Mitleidigen haßte, neigt sich gern vor der "Härte" Zarasthustras und nimmt seine Gastfreundschaft an.\*)

Der Weise soll nach Nietsiche also hart sein, gegen sich wie gegen andere. Er verzichtet für sich auf jede Art von Wohlbehagen, Rube, Frieden. Nietsiche weiß fürmahr, daß die Entwicklung der Menschheit nicht einem bestimmten und feften Ziele zuftrebt, daß alles in ewigem Werben ift und daß das Leben das ist, "was sich immer selber überwinden muß".\*\*) Er weiß also auch, daß feiner sich ichmeicheln kann, ben hafen erreicht zu haben, bag jeber Friede nur "ein Mittel zu neuem Kriege" ist und daß das Leben jedes Edlen eine ununterbrochene Kette von immer gefahrvolleren Abenteuern jein soll. Er sucht also nicht bas Glück, sondern die Aufregung des Spiels; und wenn er einen auten Wurf geworfen hat, fragt er sich mißtrauisch: "Sollte ich mit falschen Bürfeln gespielt haben?" Er weiß wohl, daß Luft und Leib sich ftets die Bage halten. Der Mensch kann ohne große Freude und großes Leid in einem

<sup>\*)</sup> W. VI, 386 fig. Bergi. V, 260 fig. \*\*) W. VI, 167.

fast gleichgültigen Seelenzustande durchs Leben gehen, aber dies bedingt, daß er seine Vitalität auf ein Minimum reduziert. Wer die großen Freuden kennen lernen will, muß ebenso notwendig die großen Schmerzen kennen lernen; jedes Sinken der Wage nach der einen Seite wird durch ein Sinken nach der andern ausgewogen. Der "Schöpfer von Werten", der Vertrauen ins Leben hat, der das Leben so reich, so mächtig wie möglich will, will also auch die größeten Abweichungen vom Gleichgewichte; er will die höchsten Gipfel des Glücks und Unglücks, die größten Wollüste des Sieges, wie die furchtbarsten Riederlagen erfahren; er will "zugleich seinem höchsten Leiden und seiner höchsten Hoffnung entgegen gehn".\*)

Und ebenso wie der Weise gegen sich felbst hart sein, wie er nie vor einem Leiden zurüchschrecken foll, ebenfo foll er auch gegen andere bart fein können. Es giebt Unglückliche, benen zu helfen einfach unmenschlich ift; es giebt Miß= ratene und Entartete, beren Ende man nicht aufhalten foll. "Uberall, saat Barathustra, ertont die Stimme berer, welche den Tod predigen, und die Erde ift voll von folchen, welchen der Tod gepredigt werden muß. Ober ,das ewige Leben': das gilt mir gleich, - wofern sie nur schnell bahinfahren!"\*\*) Den Bessimisten, den Trostlosen, den Schwermütigen, ben Mitleibigen, ben Asteten aller Art, bie überall hingehen und sagen "bas Leben ist nur Leiden". foll der Weise antworten: "So sorgt doch, daß ihr aufhört! So forgt doch, daß das Leben aufhört, welches nur Leiden ift! Und also laute die Lehre eurer Tugend: ,du sollst dich selber töten! Du sollst dich selber davon= stehlen!"\*\*\*) Die Erbe soll fein Lazaret werben, bas

<sup>\*)</sup> W. V, 204. \*\*) W. VI, 65. \*\*\*) W. VI, 64.

mit Kranten, mit Entmutigten bevölkert ift, wo ber gefunde Menich vor Etel und Mitleid umkommt. fünftigen Geschlechtern bas niederbrückende Schauspiel von Elenb und Säglichkeit zu ersparen, laffe man fterben, mas reif zum Sterben ift, habe man ben Mut, die, welche fallen. nicht zu halten, sondern zu stoßen, daß sie noch schneller fallen. Der Beise soll also ben Anblick bes Leibens am Nächsten ertragen; mehr noch, er foll leiben machen fonnen, ohne vom Mitleid überwältigt zu werben, wie der Chirurg sein Operationsmesser mit fester und sicherer Hand handhabt, ohne sich durch den Gedanken an die Qualen, in benen ber Batient fich windet, ftoren zu laffen. Dies erfordert allerdings wirkliche Seelengröße. "Wer wird etwas Großes erreichen, sagt Rietsiche, wenn er nicht bie Rraft und den Willen in fich fühlt, große Schmerzen gu= zufügen? Das Leibenkönnen ist bas Wenigste: barin bringen es schwache Frauen und selbst Sklaven oft zur Meisterschaft. Aber nicht an innerer Not und Unsicherheit zu Grunde geben, wenn man großes Leid zufügt und ben Schrei biefes Leibens hört — bas ist groß, bas gehört aur Größe. "\*)

Endlich soll der Weise in allen Lebenslagen, die Heiterkeit des guten Spielers, die fröhliche Unschuld des spielenden Kindes, die heitere Anmut des Tänzers zeigen. In dem Gleichnis "von den drei Berwandlungen des Geistes" lehrt Zarathustra, daß die menschliche Seele erst dem Kamele gleicht, das die schwersten Lasten willig trägt; sie erträgt geduldig die schlimmsten Leiden, sie unterwirft sich aus freien Stücken den härtesten Prüfungen, sie sammelt geduldig eine reiche Beute von Ersahrungen. Dann

<sup>\*)</sup> W. V, 245 flg.

aber wird der Beift zum Löwen, der da fagt "ich will" und mit seiner Branke jeden niederschlägt, der seine Freibeit bedroht; er besiegt ben goldfunkelnden Drachen "Du follst", auf beffen Goldschuppen tausendjährige Werte glänzen, er macht sich mit Gewalt vom Joche des Ibeals bes Wahren und Guten frei, das ihm ehedem so füß zu tragen schien. Endlich soll er, um fruchtbar zu werden und neue Werke zu schaffen, nachdem er die alten zerstört hat, dem spielenden Kinde gleich werden. "Unschuld ift das Kind und Bergeffen, ein Neubeginnen, ein Spiel, ein aus fich rollendes Rad, eine erfte Bewegung, ein heiliges Ja-sagen". \*) So soll auch die Seele des Menschen, ber sich zu ben höchsten Gipfeln ber Weisheit erhebt, zu spielen lernen und sich fröhlich in voller Un= schuld ergöten. Sie foll sich leicht und sorglos machen, ben Teufel ber Schwere besiegen, bem Bessimismus und ber Schwermut, ben feierlichen Gebarben, ber tragischen Haltung, bem buftern Stirnrungeln, ber murrischen Erhabenheit entsagen. "Webe benen, die lachen!" sagte bas alte Gefet; dies ift aber nach Zarathuftra die schlimmfte Lästerung. Der Weise soll das göttliche Lachen lernen: er foll fich seinem Ziele nicht mit langsamen Schritten wie mit Unluft, sondern "tanzend" und "fliegend" nähern. Nur wenn er zu lachen weiß, wird er sich über seine Niederlagen tröften fonnen; nur wenn er zu tanzen und zu fliegen versteht, wird er fröhlich wie ein Wirbelwind "über Moor und dicke Trübsal" hinwegeilen. Der Mensch soll "über sich hinauslachen", "über sich hinaustanzen" lernen; mit anderen Worten auf den Flügeln bes Tanzes und Lachens sich über sich selbst erheben und sich selbst

<sup>\*)</sup> W. VI, 35.

überwinden. Das ift der höchste Ratschlag der Beisheit Zarathustras:

"Diese Krone des Lachenden, diese Rosenkranz-Krone: ich selber setzte mir diese Krone auf, ich selber sprach heilig mein Gelächter . . . .

Diese Krone des Lachenden, diese Kosenkranz-Krone: euch, meinen Brüdern, werse ich diese Krone zu! Das Lachen sprach ich heilig; ihr höheren Wenschen, lernt mir lachen!"\*)

3.

"Wer, gleich mir, mit irgend einer rätselhaften Besgierde sich lange darum bemüht hat, den Pessimismus in die Tiese zu denken, . . . der hat vielleicht eben damit, ohne daß er es eigentlich wollte, sich die Augen für das umgekehrte Ideal aufgemacht: für das Ideal des übermütigsten, lebensdisten und weltbejahendsten Menschen, der sich nicht nur mit dem, was war und ist, abgefunden und vertragen gelernt hat, sondern es, so wie es war und ist, wieder haben will, in alle Ewigkeit hinaus, unersättlich da capo rusend, nicht nur zu sich, sondern zum ganzen Stücke und Schauspiele, und nicht nur zu einem Schauspiele, sondern im Grunde zu dem, der gerade dies Schauspiel nötig hat — und nötig macht . . . — Wie? Und dies wäre nicht — circulus vitiosus deus?"\*\*)

Es war im Monat August 1881 in Sils-Maria, als in Nietsiche zuerst jener Gedanke der ewigen Wiederkunft\*\*\*\*) aufleuchtete, welcher die Grundlage und auch die Krone der

<sup>\*)</sup> W. VI, 428, 430.

<sup>\*\*)</sup> W. VII, 80.

<sup>\*\*\*)</sup> Uber den Ursprung dieser Theorie f. den Anhang dieses Buches, S. 204 fig.

Philosophie bes Übermenschen bildet. Er läßt fich folgen= : bermaßen zusammenfassen:

Das Maß der Kräfte, die das All ausmachen, scheint bestimmt und nicht unendlich. Wir haben in ber That feinen vernünftigen Grund zu ber Unnahme, daß die Welt : der Kräfte eine Verminderung erlitte; denn wenn sie abnähme und wäre es noch so wenig, so wäre sie gegenwärtig bereits verschwunden, da vor dem jezigen Augenblick schon eine unendliche Reit liegt. Wir können ebenso wenig annehmen, daß sie bis ins Unendliche wüchse: um nach Art eines Organismus zu wachsen, mußte fie fich ernähren, und sogar mit Überschuß ernähren. Aber wovon sollte sie wachsen! Womit sich ernähren! Gine unendliche Zunahme der Kräfte des Beltalls voraussetzen, hieße an ein fort= währendes Wunder glauben. Bleibt also die Spotheje einer bestimmten — folglich nicht unendlichen Summe von Rraften. Gefett nun, diese Rrafte wirkten auf einander absolut durch Zufall, im reinen Spiel ber Rombinationen, und eine Kombination erzeugte notwendig die folgende: was wird baraus in ber Ewigkeit ber Zeit? Bunachst muffen wir einräumen, daß diese Kräfte nie das Gleichgewicht erreicht haben und nie erreichen werden. Wenn diese Ronstellation — die nichts unmögliches an sich hat — eines : Tages eintreten follte, fo mare fie ichon eingetreten, ba vor. bem jetigen Augenblicke schon eine unendliche Zeit liegt und die Welt wurde für alle Ewigfeit unbeweglich sein. benn es ift unmöglich zu begreifen, wie bas volltommene Gleichgewicht, wenn einmal erreicht, wieder verloren ginge. Wir stehen also vor der Thatsache, daß eine bestimmte Summe von Rraften in der unendlichen Zeit eine un= unterbrochene Reihe von Kombinationen hervorruft. Nun aber muß, da die Zeit unendlich und das Maß der Alltraft

bestimmt ist, notwendig ein Augenblick kommen, wo - wie groß diese Summe von Rraften auch angenommen werben mag, wie ungeheuer man sich die Zahl der Kombinationen benken mag, die sie erzeugen kann — das natürliche und unvernünftige Spiel ber Möglichkeiten eine bereits perwirklichte Kombination wieder herbeiführen wird. Aber diefe Rombination wird die ganze Reihe der schon hervorgebrachten Rombinationen nach sich ziehen, so daß die allgemeine Entwicklung dieselben Phasen unendlich oft durchmacht und ewig einen ungeheuren Kreis durchläuft. Jedes Einzelleben ist nur ein winziges Bruchstud bes gesamten Kreises, jedes Individuum hat also schon unendliche Male basselbe Leben gelebt und wird es in alle Ewigkeit von neuem leben. "Welchen Zustand diese Welt auch nur erreichen kann, sie muß ihn erreicht haben, und nicht einmal, sondern unzählige Male. So diesen Augenblick: er war schon ein= mal da und viele Male und wird ebenso wiederkehren, alle Kräfte genau so verteilt wie jest: und ebenso steht es mit dem Augenblick, der diesen gebar, und mit dem, welcher das Kind des jezigen ist. Mensch! Dein ganges Leben wird wie eine Sanduhr immer wieder umgedreht werden und immer und immer wieber auslaufen, - eine große Minute Zeit bazwischen, bis alle Bedingungen aus benen bu geworden bist, im Kreislaufe der Welt, wieder zufammenkommen. Und bann findest du jeden Schmerz und jede Lust und jeden Freund und Feind und jede Hoffnung und jeden Frrtum und jeden Grashalm und jeden Sonnenblick wieder, ben ganzen Zusammenhang aller Dinge. Dieser Ring, in dem du ein Korn bist, glänzt immer wieder. in jedem Ring des Menschen-Daseins überhaupt giebt es immer eine Stunde, wo erft einem, bann vielen, bann allen der mächtigste Gedanke auftaucht, der von der ewigen

Wiederkunft aller Dinge: — es ist jedesmal für die Mensch;= heit die Stunde des Mittags."\*)

Diese Sprothese über den Weltprozek flöfte Nietsiche feit dem Tage, wo fie am Horizonte feines Denkens auftauchte, ein Gefühl ungeheurer Begeisterung ein, dem sich ein unaussprechlicher Schauber beimischte. Runächst behielt er sie für sich. Gine Darstellung feiner neuen Lehre, "Die Wiederkunft bes Gleichen", die er seit dem Sommer 1881 entworfen hatte, blieb unvollendet.\*\*) In einem Aphorismus der "fröhlichen Wissenschaft" war es wo Nietsche zum ersten Male ben Gedanken einer ewigen Wiederkunft als ein gleichsam beunruhigendes Phantasiegebilde veröffentlichte: "Wie, wenn dir eines Tages ober Nachts ein Dämon in beine einsamste Ginsamkeit nachschliche," und bir biese Hopothese ins Ohr flüsterte? "Würdest du dich nicht niederwerfen und mit ben Bahnen fnirschen und ben Damon verfluchen, der so redet? Oder hast du einmal einen un= geheuren Augenblick erlebt, wo du ihm antworten würdest: du bist ein Gott und nie hörte ich Göttlicheres! jener Gedanke über bich Gewalt bekame, er wurde bich, wie bu bist, verwandeln und vielleicht zermalmen, die Frage bei allem und jedem willst du dies noch einmal und noch unzählige Male?' würde als das größte Schwergewicht auf beinem Hanbeln liegen! Ober wie müßtest du bir felber und bem Leben aut werden, um nach nichts mehr zu verlangen, als nach diefer letten ewigen Bestätigung und Besiegelung?"\*\*\*) Nietsiche beabsichtigte zu jener Zeit zehn Sahre seines

<sup>\*)</sup> W. XII, 122 (vergl. folgende Anm.).

<sup>\*\*) &</sup>quot;Die Biederfunft des Gleichen" ift im Bande XII der Berfe erschienen, jedoch — wie es scheint — ungenau wiedergegeben, weshalb auch Band XII neuerdings aus dem Buchhandel zurückgezogen worden ist.

<sup>\*\*\*)</sup> W. V, 265 flg.

Lebens dem Studium der Naturgeschichte in Wien oder Paris zu widmen, um seiner Hypothese eine wissenschaftsliche Grundlage zu geben und nach zehn Jahren des Schweigens als Prophet der ewigen Wiederkunft wieder aufzutreten. Indessen hat er aus verschiedenen Gründen bald auf diesen Plan verzichtet, namentlich weil eine odersstähliche Prüfung des Problems vom wissenschaftlichen Standpunkte aus ihm alsbald die Unmöglichkeit offenbarte, seine Hypothese zu deweisen, wenn er sie, wie er beadssichtigte, auf die atomistische Pheorie stüßen wollte.\*) Nichtssebestoweniger blieb diese Hypothese, undewiesen und undeweisbar, wie sie war, der Kernpunkt seines Denkens. Die ewige Wiederkunft ist der große Gedanke, den Zarathustra den Menschen in verschleierten Ausdrücken und nicht ohne heilige Schauer verkündet.\*\*)

Man begreift in der That ohne Mühe, welche furchtbare Bangigkeit sich Nietziches Seele bemächtigen mußte, sobald er an die ewige Wiederkunft glaubte, sobald er die ganze Tragweite dieser Hupothese ermessen hatte. Es ist gar nicht möglich, sich eine auf den ersten Blick trostlosere Lösung des Daseins-Problems vorzustellen. Die Welt hat keinen Wert: sie ist das Werk des blinden Verhängnisses, sie ist das Ergebnis des sinnlosen mathematischen Spiels der Kräste, die sich miteinander paaren und von ungefähr eine gewisse Anzahl möglicher Konstellationen annehmen; die Entwicklung des Alls führt zu nichts, sondern sept sich in unaushörlicher Kreisbewegung dis ins Unendliche fort; und dieses Leben, das wir heute führen, werden wir in alle Ewigkeit weitersühren, ohne Aussicht auf Änderung;

<sup>\*)</sup> Lou Andreas-Salomé, "Fr. Riehiche in feinen Berten ; S. 224 fig. Bergl. auch Ginleitung.

<sup>\*\*) ©.</sup> W. VI, 281 flg., 317—322, 384 flg.

jede Minute der Trübsal, des Schmerzes oder Efels werden wir noch einmal, noch unendliche Male wiedererleben. Man stelle sich die Wirkung vor, die eine solche Offen= barung auf Entartete, Rrante, Pessimisten, turz auf alle die ausüben muß, bei benen die Summe der Leiden die der Freuden thatsächlich überwiegt. Für die Mehrzahl ber Menschen ift nun zwar eine Ibee wie bie ber ewigen Wiederkunft, selbst wenn sie nicht a priori verworfen wird, vollständig unschädlich, weil sie rein abstrakt und geistig bleibt, weil unsere Einbildungsfraft nicht mächtig genug ift, um fie zu realisieren, weil die Begriffe, die nur auf unsern Berftand wirfen, unser Empfindungsleben im allgemeinen wenig ober gar nicht berühren. Aber Nietsiche "erlebte" seine Theorien: er philosophierte nicht nur mit feinem Verstande sondern mit seinem gangen Wesen; und man begreift barum sehr wohl, daß die ewige Wiederkunft ihm zu bestimmten Zeiten wie ein furchtbarer Alp erschienen sein mag, der das Blut erstarren und das Herz stillstehen macht. Seine "Barte" gegen die Ungludlichen und Enterbten bes Lebens gewinnt unter bieser Beleuchtung ein ganz anderes Musiehen. Jest versteht man, dag er in Gedanken an fie ausrief: Mögen fie schnell bahinfahren! Mögen fie sich töten — oder moge man sie toten, diese Unglücklichen ehe fie ganz die Tiefe des Schmerzens-Abgrundes ermeffen können, ber ihnen klafft, ehe sie bas ungeheure Schicksal begreifen können, daß sie verdammt sind, auf ewig ihr Kreuz zu schleppen, ohne die Möglichkeit einer Erlösung! Und man versteht auch, daß er sich hat fragen können, ob die Menschheit in ihrer Gesamtheit fähig ware, Diese Lehre sich anzueignen, ohne zugleich von einem Wirbel ber Berzweiflung und bes Schaubers erfaßt, vom Wahnfinn umnachtet zu werben; daß er den Gedanken der ewigen Wiederkunft als

cine Art von Probierstein angesehen hat, an dem alle zu nichte werden muffen, deren Lebenskraft nicht stark genug ist, um die Offenbarung einer solchen Wahrheit zu erstragen.

Es bedarf in der That einer eigenen Seelenkraft, einer feltenen Energie, um die Ibee ber ewigen Wieberfunft ohne Grauen zu ertragen. Es gelingt nur folden. die eine so machtvolle Perfonlichkeit haben, daß sie sich sagen können: wenn das Leben an sich keinen Sinn hat, so weiß ich ihm einen zu geben. Ich bin ein Teilchen jenes Weltalls, bas sich selbst immer von neuem will, bas unermüblich, ewig benselben Kreislauf vollendet. Ich werde mich also bazu emporschwingen, ben unvergleichlichen Glanz des fruchtbaren Lebens als das schönste der Schauspiele, als Rünftler zu genießen. Ich werbe an jenem Bunderspiele der Kombinationen Anteil nehmen, das schon so viele schöne und gute Dinge hervorgebracht, dem Menschen das Leben gegeben hat und vielleicht den Übermenschen hervorbringen wird. Ich will aus vollster Seele munichen, daß dem blinden Zufall eines Tages ein glücklicher, blendendschöner Wurf über ben Menschen hinaus gelingt. mindesten werde ich dieser Hoffnung leben und mein ganges Dasein nach diesem einzigen Gedanken einrichten: ich will, daß der Kreis, in dem sich das Leben ewig bewegt, ein so glanzender, fo munderbarer Sternenkrang wie nur möglich sei; ich werde also mein Leben freudig und vollbewuft aufs Spiel seten, in der Hoffnung, daß mein Burf ein glücklicher ist; und wenn ich verliere, werde ich mich mit dem Bedanken troften, daß wenigstens ein anderer ben ichonen Wurf herbeiführen kann, den ich träumte, und daß also der ewige Ring des Lebens trot meiner Niederlage doch flar und herrlich erstrahlen wird. Geblendet von dieser

Vision, berauscht und zitternd bei dem Gedanken jenes ungeheuren Spieles, das er mit dem Zusall spielt, wird der Mensch dann lernen, alle seine Mißersolge, all seine Trübsal, all sein Elend als den notwendigen Einsah für seine Siege und Freuden, als den Stachel anzusehen, der ihn treibt, immer weiter zu streben, immer höher, über sich selbst hinaus, zu höheren Vollkommenheiten ... Dann wird er, wenn er die Summe seiner Lebensrechnung zieht, auch sinden, daß die Summe seiner Freuden die Summe seiner Leiden übertrifft, und mit überwallendem Herzen den Gebanken willkommen heißen, das Leben, das er gelebt hat, ewig wieder zu leben.

Zu diesem Schlusse kommen auch die "höheren Mensichen", die Zarathustra in seiner Höhle vereinigt hat. Als er ihnen seine neue Tasel der Werte geoffenbart und die wahre Schönheit, die wahre Größe des Lebens gezeigt, als er sie von ihrem Pessimismus geheilt und ihre Seelen erleichtert hat, die unter dem Gewichte des Etels und der Traurigseit bereits zu unterliegen drohten, versammelt er sie bei sinkender Nacht vor seiner Höhle unter dem tief gestirnten Himmelszelte . . .

"Da standen sie endlich still bei einander, sauter alte Leute, aber mit einem getrösteten tapferen Herzen und verwundert bei sich, daß es ihnen auf Erden so wohl war; die Heimlickseit der Nacht aber kam ihnen näher und näher ans Herz . . . .

Da aber geschah das, was an jenem erstaunlichen langen Tage das Erstaunlichste war: der hählichste Wensch begann noch einmal und zum letzten Wal zu gurgeln und zu schnauben, und als er es bis zu Worten gebracht hatte, siehe, da sprang eine Frage rund und reinlich aus seinem Wunde, eine gute tiese klare Frage, welche allen, die ihm zuhörten, das Herz im Leibe bewegte.

"Weine Freunde insgesamt, sprach ber häßlichste Wensch, was bünket euch? Um bieses Tags Willen — ich bin's zum ersten Wale zufrieden, daß ich das ganze Leben lebte."

Und daß ich so viel bezeuge, ist mir noch nicht genug. Es lohnt sich auf der Erde zu leben: Ein Tag, Ein Fest mit Zarasthustra lehrte mich die Erde lieben.

,Bar Das - bas Leben?' will ich zum Tobe fprechen.

,Wohlan! Noch Ein Mal!"

Weine Freunde, was dünket euch? Wollt ihr nicht gleich mir zum Tobe sprechen: War Das — das Leben? Um Zara= thustras Willen, wohlan! Noch Ein Mal!' — —\*)

Es ist Rarathustra also gelungen: selbst der häßlichste Mensch, dieses furchtbare widerliche Ungetum, dessen Haß Gott getötet hat, der symbolische Vertreter alles mensch= lichen Elends, und Migraten-seins, hat die Schönheit bes Lebens empfunden, den Schmerz als den notwendigen Einsat für das Glück begriffen und fagt Ja zum Dasein . . . Und während der Prophet, von seinen Jüngern umgeben bie höchste Trunkenheit dieser Siegesstunde kostet, schlägt eine alte Glocke mit dumpfem Klange langfam Mitter= nucht - die feierliche Stunde, wo der zu Ende gehende Tag und der werdende Tag sich berühren, wo der Tod bem Leben die Sand reicht: Mitternacht - die Stunde bes größten Schweigens, wo die Seele sich sammelt und, ben tiefsten Gedanken sich öffnend, die verborgensten Beheimnisse errät. Und mahrend die alte Glocke, die klang= volle Vertraute aller Leiden und Freuden der Menschheit, mit ihren zwölf Schlägen ben feierlichen Augenblick verfündet, wo wieder einmal der geheimnisvolle Übergang vom Tobe zum Leben stattfindet, weiht Zarathustra die höheren Menschen in seinen großen Gedanken ein: froblockend und mit beiliger Begeifterung erfüllt, läßt er fie in ben rätselhaften Verfen eines myftischen Hymnus bas große Geheimnis ber ewigen Wiederfunft ahnen:

<sup>\*)</sup> W. VI, 461 u. folg.

"Eins! D Menich! Gieb Acht! Bwei! Bas fpricht die tiefe Mitternacht? Drei! ,3ch schlief, ich schlief —, Bier! ,Aus tiefem Traum bin ich erwacht: -Fünf! Die Belt ift tief, Sechs! "Und tiefer als ber Tag gebacht. Sieben! "Tief ift ihr Web -, Acht! "Luft - tiefer noch als Herzeleib. Reun! ,Weh fpricht: Bergeh! Rehn! Doch alle Luft will Ewigkeit -,

Elf!
,will tiefe, tiefe Ewigfeit!'
Amölf!"\*)

<sup>\*)</sup> W. VI, 332 fig., 471.

## VI. Buch.

## Baluß.

Mietssche ist das für einen beutschen Philosophen ziemlich seltene Schicksal widerfahren, daß er nicht allein von Fachmännern, sondern auch vom großen Publikum gelesen und eifrig besprochen worden ist. Namentlich in den letten sechs oder sieben Jahren ist die Rietssche= Litteratur ins Ungemessene angewachsen: die meisten Zei= tungen und Zeitschriften philosophischer und litterarischer Richtung haben Auffätze über das Werk oder die Perfonlichfeit Nietssches gebracht. Er ist heute in der Mode, wie Wagner oder Botticelli, Ibsen oder Ruskin. . . . seiner Bewunderer stehen nicht an, ihn für den originellsten und tiefsten Denker bes heutigen Deutschland, ben ersten Moralisten bes Sahrhunderts, den Darwin der Moral zu halten. Aber ebenso, wie er seine begeisterten Anhänger ge= funden hat, sind ihm auch erbitterte Gegner erwachsen, die ihn dreift einen unwissenden Dilettanten, einen Wahnwitigen, einen Verberber und Verwirrer ber Volksgesundheit und ber allgemeinen Moral nennen. Und zwischen biesen beiben feindlichen Lagern steht das große Publikum, ziemlich rat= los, einerseits durch Nietsiches "Modernität" und die anziehende Seltsamkeit seiner Ibeen verführt, andererseits auch wieder mistrauisch und unsicher, in wie weit man die glan=

zenden Paradoxien eines Denkers ernst zu nehmen habe, der das Gegenteil der allgemein gebilligten Anschauungen lehrt. Wir wollen zum Schlusse dieser Studie versuchen, die hauptsächlichen Sinwendungen gegen Nietzsches Theoriech und die Bedeutung, die wir ihnen beimessen, kurz darzustellen, ohne, wie es sich von selbst versteht, der lächerlichen Anmaßung zu versallen, die "wahre" Lösung der viclsfältigen und schwierigen Probleme, welche den Gegenstand der Debatte bilden, auf wenigen Seiten angeben zu wollen.

Nietzsches Werk ist unter zwei Gesichtspunkten kritissiert worden: die einen haben besonders darauf hinzuweisen verssucht, daß es faktische oder wahrscheinliche "Frrtümer" enthielte; andere wieder wollen beweisen, daß es wegen seiner Moral gefährlich sei.

Man hat also zunächst den Wert der Argumente beftritten, die Nietsiche zum Beweise seiner Sate beigebracht hat. Er sucht zum Beispiel seinen Sat, daß die Werte der antiken Kultur "aristokratische" Werte waren und in der Folgezeit durch Sklavenwerte ersetzt worden sind, mit Hilfe der Linquistik zu beweisen: er führt das lateinische bonus auf eine ursprüngliche Form duonus (von duo, zwei) zurück und erklärt ce als "Mann des Zwistes, der Entzweiung"; ebenso bringt er das deutsche Gut mit Gott und bem Bolfsnamen der Goten zusammen; ober auch er erinnert an die Wandlungen im Sinne bes deutschen Wortes schlecht (schlicht), das zugleich "einfach, gewöhnlich" (ein schlichter Mann) und auch "schlecht" beutet. Nun aber stellt Breal\*) fest, daß die Mehrzahl ber linguistischen Fakta bei Nietssche ungenau ober schlecht interpretiert sind. - Andererseits hat man im Namen der

<sup>\*,</sup> Mémoires de la Société de linguistique, Bb. IX, 457 fig.

Unthropologie und Geschichte gegen die Sypothese von ber einsam schweifenden "blonden Bestie" Ginspruch erhoben, die Nietsiche an den Anfang der europäischen Kultur stellt. Es scheint, daß selbst ber prähistorische Mensch ein "Berbentier" gewesen ist, daß die Gefühle ber Sympathie und Bujammengehörigkeit schon bei den höheren Affen vorkommen und bag ber Bermane gur Beit ber großen Bolfermanderung — an diesen hat Nietssche namentlich gedacht, als er scin Bild von der "blonden Bestie" zeichnete — ein ftarker, aber friedliebender Bauer gewesen ift, der Rrieg führte, nicht um in Mord zu schwelgen, sondern um Ackerland zu erhalten.\*) Man hat die meisten historischen Theorieen Niepsches, seine Sypothese vom "judischen Stlavenaufstand", seine Bilber von Christus und bem Apostel Paulus im "Antichrist", seine Sate über bie Entwicklung bes Christentums und der asketischen Moral, seine Meinungen über die Reformation und die Rolle Luthers - als Fabeln behandelt. Man hat seine psychologischen Analysen, seine Interpretation des "schlechten Gewissens", seine Theorie über das Bewußtsein der "Schuld" (als auf das materielle Bewußtsein ber "Berpflichtungen" zurückgeführt) für irrig erklärt. Man hat das Ideal des "Übermenschen", jo wie er es begreift, vom biologischen Standpunkte aus angezweifelt. "Die biologische Wahrheit ift," fagt Mar Nordau, "daß beständige Selbstzügelung eine Lebensnotwendiakeit der Stärksten wie der Schwächsten ift. ist die Thätigkeit der höchsten, menschlichsten Hirncentren. Werden diese nicht geübt, so verkummern sie, bas heißt, der Mensch hört auf, Mensch zu sein; der angebliche "Übermensch' wird zum Untermenschen, anders gesagt zum Bieb:

<sup>\*)</sup> Max Nordau, Entartung; II, S. 291.

burch die Lockerung oder Ausbebung der Hemmungsvorrichtungen im Gehirn versällt der Organismus unrettbar
der Anarchie seiner Bestandteile, und diese führt mit größter
Sicherheit zum Untergang, zu Krankheit, Wahnsinn und
Tod."\*) Die Lehre von der ewigen Wiederkunft endlich hat
fast nur Ungläubige gesunden: selbst ein gegen Nietsiche so
wohlgesinnter Kritiker wie Brandes spricht von Zarathustras
"nicht eben überzeugender Mystik".\*\*)

Welche Schlüffe find aus allen biefen Kritiken über ben Wert des Nietsichischen Werkes zu ziehen? Zunächst ist zu bemerken, daß Nietssche besonders in der zweiten Beriode seines Lebens sich weder für einen Jachmann ober Gelehrten ausgiebt, noch bafür gelten fann. Sein Befundbeitszustand, namentlich der Auftand seiner Augen, verbietet ihm jede Art von Lekture fast ganglich, und bies lange Jahre hindurch. Er ist immer nur als Philologe Gelehrter und Spezialist gewesen und hörte von 1879 ab auf, sich auf bem Laufenden zu erhalten. In allen anderen Zweigen der hiftorischen ober Naturwiffenschaften ist er nur Dilettant und erkennt dies auch ohne Umstände an. Er verfolgt nirgends ben Ameck, diesen ober jenen Teil ber Wiffenschaft zu förbern ober gar bie Resultate ber Wissenschaft zu popularisieren; er will einzig und allein neue Probleme stellen oder alte Probleme auf neue Weise stellen. Er giebt nicht vor, auf die Wissenschaft felbst zu wirken, sondern auf die Seelen ber Wiffenden. Er hat also das Recht — zum mindesten in eingeschränk. tem Maße -, ben Thatsachen, die er anführt, um seine Theorien zu illustrieren, nur setundaren Wert beigumeffen.

<sup>\*)</sup> M. Nordau, Entartung; II, 1, 296.

<sup>\*\*)</sup> Brandes, "Menschen und Berte"; S. 196.

Seine Etymologien 3. B., wie seine Hypothesen die Wanblungen bes Wortsinns, sind in Wahrheit weber sehr zuverlässig, noch sehr zulässig; doch daran liegt ihm im Grunde wenig, die Fakta, die er anführt, sind ihm vornehmlich Beispiele, wie man den moralischen Broblemen mit Silfe ber Linguiftit zu Leibe geben tann, er beabsichtigt damit blos die Linguisten dazu anzuregen, ihre Nachforschungen in dieser Richtung anzustellen; ber innere Wert ieiner Ginzelbeobachtungen ist ihm durchaus nebensächlich: und wenn auch feine seiner technischen Bemerkungen be= stehen bliebe, so würde Nietsiche doch meinen, etwas Nützliches gethan zu haben, wenn er burch biefe Bemerkungen die Neugierde eines Linquisten erweckt und ihn veranlaft hätte, an diese Art von Fragen heranzutreten. Run aber hat man, namentlich in letter Zeit, vielfach den Versuch gemacht, mit Hilfe linguistischer Thatsachen sociale Probleme aufzuklären und sich insonderheit von den prähisto= rischen Kulturen burch vergleichendes Sprachstubium eine Vorstellung zu machen. Ich will Rietsiche bieses Busammentreffen burchaus nicht zum Berdienst anrechnen, sonbern nur damit andeuten, wie eine von ihm ausgegangene und auf wahrscheinlich ungenaue Thatsachen begründete Idee boch nicht ganz bedeutungslos und unfruchtbar sein könnte.

Zubem muß man, um die Wichtigkeit der möglichen "Irrtümer" in Nietzsches Theorien richtig zu schätzen, nicht vergeffen, daß sein ganzes Werk wesentlich subjektiv ist. Nun ist aber der Kultus der objektiven Wahrheit, wie Nietzsche sehr richtig bemerkt, heute eine der mächtigken Erscheinungssormen des religiösen Instinkts. Wir verlangen vom Gelehrten ganz unbedingt die höchste Gewissenhaftigkeit der Wirklichkeit gegenüber, wir wollen ihn so unparteissch, so unpersönlich wie möglich. Wir wissen zwar, daß voll-

fommne Objektivität schlieflich boch unmöglich ist, bag keiner sich völlig seiner Persönlichkeit entkleiben und die Dinge so sehen kann, wie sie thatsächlich sind, daß jede Wahrheit gewiffermaßen individuell ist, daß das Wesentliche an einem wissenschaftlichen Werke vielleicht nicht bas ist, was der Verfasser aus der Realität geschöpft hat, sondern das, was er aus sich selbst hinzugethan hat. Und doch glauben wir an eine "objektive" ober an eine "allgemeine subjektive" Wahrheit - was auf basselbe herauskommt -, und schätzen einen Autor nur insoweit, als seine Ibeeen uns mit bem, was wir für objektive Wahrheit halten, übereinaustimmen scheinen. Natürlich steht es jedem frei, biesen Makstab auch an Nietssche anzulegen; nur bürfen wir nie vergessen, daß Nietsiche stets vor allem sich selbst gesucht hat und sich selbst erkennen wollte. Wir haben gesehen, was ihm - nach eigenem Bekenntnis - seine Erzieher Schovenhauer und Wagner gewesen find: er hat sich immer viel weniger um das gefümmert, was sie felbst waren, als was sie ihm über feine eigene Perfonlichkeit offenbaren konnten. Er hat aus ihnen eine "Legende" gemacht, beren objektive Wahrheit sehr lebhaft bestritten worden ist; erkennt er doch selbst an, daß er in "Schopenhauer als Erzieher" und "Richard Wagner in Bapreuth" sich selbst als Philosophen und Künstler gezeichnet hat. Und wie er Schopenhauer und Wagner ansah, hat er auch die ganze Realität angesehen. Er hat sie in "Legenden" verwandelt, die außerordentlich anziehend und merkwürdig find, aber vielleicht noch mehr als Rundgebungen seiner mächtigen Perfonlichkeit denn als Beschreibung oder Auslegung der Außenwelt Interesse haben. Es springt in die Augen, daß es von bem Augenblid an, wo man fich ben Werken Nietssches gegenüber auf

diesen Standpunkt stellt, ziemlich nebensächlich wird, zu wissen, ob seine Ibeen in diesem ober jenem Bunfte mit den allgemein anerkannten Theorien der Geschichte, Anthropologie oder Biologie übereinftimmen oder nicht. Aus bemselben Grunde ift die Untersuchung, mas er von seinen Vorgängern übernommen hat, für Nietsiches Wertschätzung nicht von ausschlaggebender Bedeutung. Es ist gewiß, bak er trop bes Anspruchs auf völlige Originalität von seinen Zeitgenossen bewuft oder unbewuft beeinfluft worden ist, und daß sein Denken, wenn man es der paradoren oder hochpoetischen Ginkleidung beraubt, die es unter seiner Feder angenommen hat, oft weniger neu ist, als es auf ben ersten Blick erscheint. Fast ebenso stark ausgeprägt wie bei Nietsiche findet sich der unerbittliche Individualis= mus, der Kultus bes Ich, die Feindschaft gegen den Staat, der Protest gegen das Dogma der Gleichheit bei einem fast verschollenen Denter, Max Stirner, beffen Sauptwerf "Der Einzige und sein Eigentum" (1845) unter biesem Gesichtspunfte mit Niehsches Schriften zu vergleichen, fehr merkwürdig ift.\*) Die Entfaltung der Berfonlichfeit, bes "Einzigen" und unvergleichlichen Ich, ist auch die wesentlichste Lehre bes Danen Soren Rierfegaard, der inbessen burch seine christlichen Tendenzen von Rietsiche burch eine tiefe Kluft getrennt bleibt. Das Nietsiche so teure aristotratische Ideal erscheint bereits im Briefwechsel Flauberts und namentlich in den "Dialogues philosophiques" Renans.

<sup>\*)</sup> Über Max Stirner verweise ich auf einen Artikel, den ich in der Nouvelle Revue vom 15. Juli 1894 (S. 238 sig.) über die anarschistischen Theorien dieses Denkers veröffentlicht habe; besonders aber auf das Buch von Matan, M. Stirner; Berlin 1898. Eine Versgleichung Niehsches und Stirners glebt R. Schellwien in dem Buche "Max Stirner und Fr. Niehsche", Leipzig 1892.

Nietsiche findet in seinem Rampfe gegen ben Bessimismus einen Bundesgenoffen in Eugen Dühring. Mit Eduard von Hartmann teilt er die Abneigung gegen Socialisten und Anarchisten, den Glauben an die Ungleichheit der Menschen. an die civilisatorische Wirkung des Krieges und die Überzeugung, daß das Mitleid nicht als Grundlage ber Moral angesehen werden darf.\*) Die Lehre von der Ewigen Wieder= funft findet sich schon in "l'Éternité par les astres" von Blanqui und in "l'Homme et les Sociétés" des Dr. Le Bon.\*\*) Aber wenn sich auch leicht konstatieren läßt, daß Nietssche in seinen Lehren mit diesem oder jenem seiner Zeitgenossen verglichen werden kann, so ist man doch andererseits gezwungen, anzuerkennen, daß er eben burch seine Berfönlichkeit gerade von denen abgründlich getrennt ift, die in gewissen Bunkten Ahnliches lehren. Er empfindet sogar einen instinktiven und sehr aufrichtigen Widerwillen gegen die meisten dieser sogenannten Berbundeten; er haft in Renan die Priefter-Natur; er behandelt hartmann als Quacffalber, er bekampft Dühring, weil er ihn für einen von Grund aus "plebejischen" Geist halt und in ihm gleichsam sein eigenes Zerrbild sieht. Er halt augenschein= lich darauf, nicht mit ihnen verwechselt zu werden, und dies nicht aus Autoren-Sitelkeit, nicht etwa weil er jeden Rivalen mit scheelen Augen ansähe, sondern weil er sich burch seine moralische Natur für fehr verschieden von ihnen halt und die Meinung vertritt, daß die Berfonlichkeit eines Philosophen viel wichtiger ist, als sein Werk.

\*\*) S. Anhang diefes Buches, S. 204.

<sup>\*)</sup> Über diese verschiedenen Einflüsse s. Brandes, Menschen und Werke, S. 147, 151 fig., 171, 200 fig. — Über den resativen Manges an Originalität in Niehiches Lehren handelt L. Stein, D. Rundschau; Bb. 74 S. 393 fig., sowie Nordau, Entartung; II, S. 311—321.

Es ist flar, daß man sich auch nach bieser Seite bin vor Übertreibung hüten muß und daß es unerlaubt wäre unter dem Vorwande, daß Nietsiches Berfönlichkeit anziehender sei, als fein Werk, diefem letteren nun jeden objektiven Wert abzustreiten. Dies ware ein Irrtum und eine Ungerechtigkeit. Ich bin vollständig überzeugt, daß Historiter und Philosophen eine Kulle von Beobachtungen bei ihm finden konnen, die nicht allein als Rundgebungen des Nietsschischen Ich, sondern auch an sich sehr wertvoll sind. Ich habe an anderer Stelle\*) ju zeigen versucht, welches große Interesse feine Urteile über Wagner — sowohl im "Wagner in Bapreuth" wie im "Fall Wagner" — für den Hiftoriter besitzen, der sich von dem Werte des großen Künstlers eine richtige Vorstellung zu machen sucht. Es ist völlig außer Zweifel, daß auch in sehr vielen anderen Punkten die Ansichten Nietsiches erörtert und in fehr ernste Erwägung gezogen zu werden verdienen. Das, was ich behaupten möchte, ist nur, daß der Wert des Nietschischen Werkes nicht einzig und allein, oder gar hauptfächlich im "objektiven" Interesse liegt, das seine Ideeen haben konnen. In dieser Hinsicht unterichreibe ich völlig das Urteil. das Brandes über unseren Bhilo= sophen fällt, wenn er ihn mit seinen verabscheuten Begnern, ben englischen Philosophen, vergleicht: "Kommt man zu ihm von den englischen Philosophen, so tritt man in eine ganz andere Welt hinein. Die Engländer find allesamt geduldige Beifter, deren Wefen auf Aneinanderreihen und Umspannen einer Menge kleiner Thatsachen ausgeht, um dadurch ein Gesetz zu finden. Die besten unter ihnen find aristotelische Köpfe. Wenige fesseln persönlich; die meisten

<sup>\*)</sup> Bergl. ben Schluß meines Buches über Richard Bagner als Dichter und Denter, beutsch bei C. Reigner; Dresben 1899 (im Erscheinen begriffen).

scheinen als Perfönlichkeiten wenig zusammengesett zu sein. Sie wirken mehr durch bas, was sie thun, als burch bas. was sie sind. Nietsiche dagegen ist (wie Schopenhauer) ein Errater, ein Seher, ein Künstler, weniger intereffant durch das, was er thut, als durch das, was er ift." \*) Um sein Werk nach seinem inneren Werte abzuschäten, muß man es nicht wie ein wissenschaftliches Werk be= handeln, dessen Bedeutung sich nicht nach den geistigen Eigenschaften seines Verfassers, sondern nach der Summe ber erakten Renntnisse bemißt, namentlich der neuen, die es enthält. Man kann von Nietssche dieselbe Paradoxie wiederholen, die er selbst von Schovenhauer gebraucht hat: an der Lehre eines Philosophen ist wenig gelegen, jeder Philosoph kann sich täuschen; was mehr wert ist, als jedes Spftem, das ift die Natur des Philosophen selbst. "Es ist an einem Philosophen etwas, was nie an einer Philo= sophie sein kann: nämlich die Ursache zu vielen Philo= sophieen, der große Mensch." \*\*)

Es bleibt uns nun noch jener andere Einwand gegen Nietzsiches Werf zu prüfen. Es wäre, so hört man von vielen Seiten sagen, verderblich in Hinsicht auf die Moral. Man wirft Nietzsche sehr häufig seine reaktionären Instinkte, seinen vorgeblichen Chnismus, sein Dilettantieren, seine Selbstsucht, seine Härte gegen die Schwachen vor; man verdächtigt, namentlich in Deutschland, die Verbreitung seiner Lehren und die Bildung einer Schule von "Nietzschesanern" als öffentliche Gesahr. Was soll man von diesen Angriffen halten, denen man in den Nietzsche gewidmeten Studien auf Schritt und Tritt begegnet?\*\*\*)

<sup>\*)</sup> Brandes, "Menschen und Werte"; S. 199. \*\*) W. X, 286. 
\*\*\*) Bergl. z. B. L. Stein: "Fr. Nietsiches Weltanschauung und ihre Gefahren"; D. Rundschau, Bb. 74 S. 392 fig.; sowie Bb. 75 S. 230 fig.

Zunächst ist zuzugestehen, daß gewisse Ideen Nietsches, wenn fie falich verftanden werben, gur Rechtfertigung höchst unliebsamer Morallehren augenscheinlich zu dienen Man kann mit Nietssches Aphorismen — das muß wohl zugegeben werben — bem brutalften Egoismus ober zügellosesten Dilettantismus bas Wort reden. Und boch genügt es sicherlich nicht, daß man ein skrupelloser Streber ober ein wissenschaftlicher Anarchift ist, daß man jedwedes religiöse oder moralische Vorurteil über Bord wirft und die Menge seiner Zeitgenoffen von oben herab ansieht, um mit Recht sagen zu können, man lebte "nach Nietssche". — Nietssche ist gegen die, welche den Über= menschen spielen wollen, nicht eben nachsichtig, und Zara= thustra fragt jeden seiner angeblichen Sunger sehr streng. welches Recht er darauf habe, ihm auf seiner gefahrvollen Fahrt zu folgen.

"Bist du eine neue Kraft und ein neues Recht? Gine erste Bewegung? Gin aus sich rollendes Rad? Kannst du auch Sterne zwingen, daß sie um dich sich breben?

"Ach, es giebt so viel Lüsternheit nach Höhe! Es giebt so viel Krämpfe der Chrgeizigen! Zeige mir, daß du keiner der Lüsternen und Ehrgeizigen bist!

"Ach, es giebt so viel große Gedanken, die thun nicht mehr als ein Blasebalg: sie blasen auf und machen leerer.

"Frei nennst du dich? Deinen herrschenden Gedanken will ich hören und nicht, daß du einem Joche entronnen bist.

"Bist du ein solcher, der einem Joche entrinnen durfte? Es giebt manchen, der seinen letzten Wert wegwarf, als er seine Dienstbarkeit wegwarf."\*)

Nietssche erklärt sehr ausdrücklich, daß seine Lehre sich nur an eine kleine Zahl von Auserwählten wende, und

<sup>\*)</sup> W. VI, 91 fig.

daß die Masse der Mittelmäßigen nur in Gehorsam und im Glauben leben solle. Man kann seine Theorien also gerechterweise nicht verdammen, weil etwa einige von Eitelskeit aufgeblähte Mittelmäßigkeiten oder Unfähige ihm diese oder jene seiner Vorschriften entlehnen, indem sie sie eben willkürlich aus dem Zusammenhange seiner Lehre reißen, nur um ihr Gelüsten nach egoistischer Befriedigung ihrer Begierden oder ihre anmaßlichen Ansprüche auf Größe zu rechtsertigen.\*)

Indessen verdammen auch viele Ethiker nicht allein die offentundigen Übertreibungen gewisser wenig empsehlenswerter Apostel des Übermenschen, sondern sehen auch in der wirklichen und wohlverstandenen Lehre Nietzsches eine Gesahr für das moralische Leben der Gegenwart. Was bedeutet ihre Feindschaft?

Nietzsche ist ein entschlossener Individualist; diese Thatsache genügt, um ihm von vornherein den Tadel einer sehr großen Zahl von Geistern zuzuziehen. In der That ist der moderne Mensch zugleich Individualist und "Herdentier" (um mit Nietzsche zu reden), d. h. ein Glied in einer mehr oder minder wichtigen Gruppe, Familie, Nation, Menschheit. Er trachtet also nach Glück, Macht und Vollskommenheit für sich selbst, und ebenso nach Glück, Macht und Vollskommenheit der Herbe, deren Mitglied er ist. Auch stellt sich im praktischen Leben eines jeden Individums eine große Zahl von Fällen ein, wo es empfindet

<sup>\*)</sup> Man könnte Nietziches Lehren jedenfalls nur dann verdammen, wenn man einen Moralisten nicht allein sür das, was er wirklich dachte und lehrte, sondern auch noch sür die Berzerrungen verantwortlich macht, die seine Joeen in Köpsen erleiden, in die sie nicht hinein gehören. Diese These lätt sich sicherlich verteidigen — man sehe z. B. den "Disciple" von Paul Bourget; aber es würde sich meines Erachtens wenig lohnen, diese allgemeine Frage seht zu erörtern.

- mit Recht ober Unrecht, bleibt hier gleich -, daß sein egoistisches Interesse und das der Herde sich widerstreiten. Es ift aber für Jedermann von Wichtigkeit zu wissen, welchen der beiden Interessen er in einem solchen Fall nachgeben foll. Nun will mir aber scheinen, daß diese Wahl nur durch einen Glaubensakt entschieden werden kann ober, anders ausgebrückt, durch eine Art von intellektuellem Wenn wir so oder so handeln, wenn wir Glücksiviel. uns zu diesem oder jenem Glauben bekennen, dieses oder jenes Moralprincip annehmen, auf die oder jene Weise Gut und Bose befinieren — so gleichen wir in der That meistens einem Spieler, ber auf diese ober jene Rarte fest, ohne zu wissen, ob er dabei gewinnen oder verlieren wird, immerhin hoffend, daß Inftinkt und Glück ihn bei seiner Wahl aut leiten werden. Nun giebt es in Sachen der Moral, zwei große Hauptmöglichkeiten: wir haben die Wahl zwischen der individualistischen ober altruistischen Lösung des moralischen Problems. Alle Menschen sind zwar gleichzeitig Individuen und Herdentiere; aber bei bem Ginen ift die Sorge um seine eigene Perfonlichkeit, bei dem Andern die Sorge um die Herde, der er angehört, vorherrschend. Die Einen neigen — sei es in ihren Sandlungen, sei es in den Theorien, nach welchen sie das mensch= liche Handeln bestimmen wollen — dazu, ihr egoistisches Glück und die Vervollkommnung ihres Ich den Interessen der Herde unterzuordnen; sie setzen also auf den Altruismus. Die Andern neigen im Gegenteil zur Unterordnung des Glückes oder der Vervollkommnung der Herde unter ihr persönliches Interesse - sie setzen also auf die individualistische Moral. Nietsiche sett, wie wir saben, entschlossen auf den Individualismus. Aber die ungeheure Mehrheit der Kulturmenschen von heute entscheidet sich, wo nicht immer in ihren Thaten, so doch meistens in der Theorie, indem sie sich zu den altruistischen Lehren bekennt, für die "Herdenmoral". Dieser absolute, abgrundtiese Gegensat im Princip genügt, um zwischen Nietziche und den Jüngern der demokratischen und humanitären Schulen einen unversöhnlichen Gegensat zu schaffen. Die Abneigung, die Nietzsche von seiten der "Herde" erfährt, ist die natürliche Gegenwirkung des erbitterten und ersbitternden Hasse, den er den Bekennern des altruistischen Ideals entgegenschleudert.")

Vielleicht wird man es aber nicht für notwendig halten, sich unbedingt und einseitig einer dieser beiden Fundamental-Richtungen anzuschließen. Man kann den Individualismus und Altruismus, alle beide, als legitim betrachten und eine "harmonische" Fortbildung jeder dieser Tendenzen träumen. In der That glaube ich, daß niemand behaupten kann, in seinen Handlungen mit strengster Konsequenz sich nur auf die Seite des reinen Individualismus oder unbeschränkten Altruismus gestellt zu haben. Und ebenso kommt man in

<sup>\*)</sup> Um jedem Misverständnis vorzubeugen, sei hier bemerkt, daß es mit dem schroffen Individualismus Nietziches allerdings eine sehr eigentümliche Bewandtnis hat. Nichts würde irriger sein als die Annahme, daß dieser Individualismus in einem besonders stark entwicklen egoistischen Triebe seinen Ursprung habe. Bie Nietziche Utheist aus Religion und Immoralist aus Woral, so ist er auch Individualist aus Altruismus geworden. Benn er uns die Liebe zum "Kinderland" die "Fernstenliebe" lehrt, d. h. wenn er uns aussiordert das dürzige Behagen, das Beideglück der gegenwärtigen Menscheit, zu Gunsten einer zufünstigen, höheren, vollsommneren auszugeben, so ist das augenscheinlich Altruismus, nur in einer so strengen und erhabenen Form, daß er sich von der gewöhnlichen "Nächstenliebe" himmelweit entsernt. Nietziche ist eben auf dem Wege des Altruismus zum Individualismus gelangt; es vollzieht sich bei ihm, was ich die "Selbstaushebung des Altruismus" nennen möchte.

der Theorie mehr und mehr davon ab, sei es den individua= listischen Instinkt, sei es ben Herdentrieb, wie Nietische es thut, von Grund aus zu verdammen. Man billiat eine Ranaordnung der Instinkte: man erkennt, daß biefe Rangordnung von Zeitalter zu Zeitalter, von Bolt zu Bolt, und felbst von Individuum zu Individuum sich in gewisser Weise verändert. Sobald man fich aber auf biesen Standbunkt stellt, muß man darauf verzichten, über Nietiches Werk ein absolutes Urteil zu fällen. Man wird etwa so schließen können: Nietssches Moral ist einer der reinsten bestehenden Typen individualistischer und aristofratischer Wertungsweise, und beshalb schon bildet fie ein toftbares Dofument für alle, welche ihrem Leben Stil und Einheit zu geben trachten genau mit demselben Rechte, wie etwa Tolstois Moral, die ein nicht minder logisches System ist, wenn es auch auf einer Hypothese beruht, die der, von welcher Nietsiche ausgeht, fast diametral entgegengesett ift. Die Thatsache, daß Nietiche eine radikale Lösung des moralischen Broblems giebt, macht es allerdings wenig wahrscheinlich, daß er, sei es in praktischer Hinsicht, sei es in der Theorie, viele unmittelbare Schüler und birekte Nachfolger haben Die faktische Übertragung der Lehre vom Überwird. menschen ins Braktische erforbert eine Thatkraft, wie man sie nur sehr selten antrifft; auch gesteht Rietsche felber zu, daß Wefen von so außerordentlicher Begabung, wie er sie sich als Genies vorstellte, vielleicht nie existiert haben, außer in seiner Einbildung.\*) Andererseits ist es schwer benkbar, wenn man sich auf ben theoretischen Standpunkt stellt, in derselben Richtung weit über Nietsche hinaus zu

<sup>\*)</sup> Brief aus bem Jahre 1878, citiert von Frau Förster-Riepsche, II, 1, S. 149.

fommen; einige seiner Anhänger, wie Alexander Tille\*) oder Rudolf Steiner\*\*), haben die Lehre ihres Meisters zu versvollständigen oder in gewissen Punkten zu berichtigen gewißt; aber es scheint bei dem ungewöhnlichen und raditalen Charakter seiner Lehre kaum annehmbar, daß er je das Haupt einer wirklichen Schule werde: er wird aller Wahrscheinlichkeit nach ein Einsamer, ein "Einsiedler" auch für die Nachwelt bleiben, wie er es für die Mitwelt gewesen ist. Hingegen ist es klar, daß seine Lehre einen

<sup>\*)</sup> A. Tille, der Berfasser eines Buches "Bon Darwin bis Rießiche" (Leipzig, 1895; C. G. Naumann), sieht in Nießiche den ersten Moralisten, der aus der evolutionistischen Theorie und der Lehre von der natürlichen Auslese die praktischen Konsequenzen der Ledensssührung gezogen hat. Darwin hielt die Lehre, der er seinen Namen gegeben, sür vereindar mit der "christsch-humanitären und demotratischen Ethit"; Tille zeigt, wie diese Behauptung von einer Reihe englischer und deutscher Denker allmählich erschüttert worden ist, dis zulest das "Ja" Darwins zum radikasen "Nein" Nießsches wurde. Ihm gedührt nach Tille die Ehre, die allgemeinen Grundlagen der modernen wissenschaftlichen Woral gelegt zu haben; es kommt jest darauf an, daß die Specialisten in allen Zweigen der Moralwissenschaft die Anwendung seiner Principien durchführen.

<sup>\*\*)</sup> R. Steiner ist der Versasser von "Wahrhelt und Wissensichaft" und "Die Philosophie der Freihelt" (Weimar 1894); im letteren Werke vervollständigt er Nietsches Theorie in einem wichtigen Puntte. Nietsche will, daß der Mensch frei nach seinen Instintten handle, und stellt alle menschlichen Instintte, sowohl die, welche sein materielles, wie die, welche sein geistiges Leben regeln gleich hoch; man kann ihm aber vorwersen, daß dann sein Übermensch nicht frei, sondern im Gegenteil der Stave seiner Instintte sei, denn es kann vorkommen, daß seine niederen Instintte die höheren thrannisseren. Steiner begegnet diesem Einwurf, indem er lehrt, daß der Mensch, um wahrhaft frei zu sein, nicht allein natürliche Instintte von vollkommener Gesundeheit, sondern auch moralische Phantasie haben muß, d. h. daß Vermögen, rein gedankliche Triebsedern des Handelns zu schaffen, nach welchen er dann auch bewußt handeln wird.

vielleicht hochbebeutenden mittelbaren Einfluß ausüben kann, indem sie die individualistischen Anlagen, sei es eines Bolkes, sei es eines Einzelnen, bestärkt. Und dieser Einfluß wird nicht als absolut böse oder gut anzusehen, sondern je nach der moralischen Beschaffenheit der Individuen oder Bölker, auf die er sich geltend macht, zu beswerten sein. Er kann wahrscheinlich dazu beitragen, das moralische Gleichgewicht solcher Naturen zu zerstören, deren egoistische Instinkte schon über die Maßen entwickelt sind; er kann aber auch umgekehrt anderen Naturen zur Harmonie verhelsen, indem er sie vor gewissen Erzessen und Gesahren bewahrt, die in den verschiedenen Formen der demokratischen oder asketischen Humanitätsmoral liegen.

Unter diesem Gesichtspunkte scheint mir Nietssches Philosophie unbestreitbar bazu berufen, in einer Zeit, wie ber unfrigen, die sich sicherlich nicht durch einen Überfluß an physischer wie moralischer Energie auszeichnet, einen wohl= thätig anregenden Einfluß auszuüben. Wenige Denfer haben wie er den Menschen zu zwingen gewußt, sich so zu sehen, wie er ist, und um jeden Preis aufrichtig gegen sich zu sein; wenige Moralisten haben mit solcher Erbarmung&= losigkeit all die kleinen Lügen ans Licht gebracht, mit welchen die Seele sich selbst ihre Schwäche, Feigheit, Ohn= macht und Mittelmäßigkeit verhehlt; wenige Binchologen haben die elende, schlechte oder gemeine Wirklichkeit, die sich oft unter den schönen Worten "Mitleid", "Rächsten= liebe", Selbftlofigfeit" verbirgt, beutlicher zu Tage geförbert. Nietsiche erscheint uns als harter und schonungsloser Seelenarzt: die Diat, die er seinen Schützlingen vorschreibt, ist streng und gefährlich zu befolgen, aber sie stärkt; er tröstet die Leidenden nicht, die ihm ihre Leiden flagen, er läft ihre Wunden und Verletzungen bluten, aber er

macht sie hart gegen das Leiden; er heilt die Kranken radikal - ober er totet fie. Die Menge fürchtet ibn, sie betrachtet ihn mit Miftrauen und Unruhe; sie legt sich die Frage vor, ob er nicht ein boser Mensch sei; bisweilen murmelt sie selbst ben Namen "Benker"; sie bleibt ihm ferne: sie geht lieber zu den Arzten mit leichterer Hand und sanfteren Worten, beren Ruren minder gefähr= lich, beren Behandlung minder energisch ist; und vielleicht hat sie nicht Unrecht. Aber dafür ward Nietsiche auch eine Gemeinde von Treuen, die eben seine Schroffheit, seine unbeugsame Geradheit, seinen "rechtwinkligen" Charafter lieben und mit lauter Stimme ben Zauber seiner hoben und reinen Seele, die Sicherheit seines vspchologischen Wissens und die Vortrefflichkeit seiner Methode preisen. Und ich glaube, daß auch sie sich in ihrer Bewunderung und Liebe nicht täuschen. Sie begreifen, daß er fich weder aus Gefühllofigkeit noch aus Unwiffenheit über ben Schmerz fo hart über die leidende Menschheit ausspricht; sie meinen, daß sein tragisches Schicksal ihm, bem Schwergeprüften, vielleicht bas Recht giebt, über Schmerz und menschliches Glend mit= zureden, ohne in Mitleid und Rührung zu zerfließen, und fie neigen sich in Ehrfurcht vor dem tapferen und stolzen Denker, den die Qualen seiner Leiden, die Enttäuschungen feines liebenden und verehrenden Herzens nie dazu ver= mocht haben, das Leben zu verfluchen, der, fortwährend von Tod und Krankheit bedroht, tropdem niemals fein leidenschaftliches Lied zu Ehren des ewig jungen und ewig fruchtbaren Lebens verstummen ließ: der Berkanntsein und Bereinsamung ertragen und dem Leiden getrott hat, das wohl seine Vernunft zu umnachten, nicht aber seinen un= beugsamen bewuften Willen zu brechen vermochte.

## Unhang.

208 ist sehr merkwürdig, daß die so charakteristische und scheinbar so von Grund aus originale Hypothese Nietssches von der ewigen Wiederkunft des Gleichen —, eine Sypothese, die er als die Krönung seines Werkes betrachtete und die ihm wie ein furchtbares Musterium vorkam, dessen Offenbarung einen völligen Umschwung für die Menschheit bedeuten würde - fast zur selben Zeit von zwei französischen Denkern -1871 von Blanqui und 1881 von Dr. Guftav Le Bon ausgesprochen worden ist, von letterem also in demselben Jahre, wo sie plöglich am Horizont des Nietsscheschen Und was noch merkwürdiger ist: Denkens auftaucht. dieses Zusammentreffen ist rein zufällig. Le Bon ahnte nichts von der Blanquischen Theorie, als er sein Buch "L'Homme et les Sociétés" ("Mensch und Gesellschaft") schrieb. Und was Nietsiche betrifft, so kann man mit Be= stimmtheit versichern, daß er von seinen Vorgangern nichts gewußt hat. Frau Förster-Nietssche hat ihren Bruder über feinen von beiben fprechen hören; ihre Werke find in feiner Bibliothek nicht vorhanden; endlich war Nietssche gerade im Jahre 1881 am allerkränksten, sein Ropfweh und seine Augenschwäche untersagten ihm damals fast jede Lektüre neuer Bücher. Wir muffen also annehmen, daß die drei Denker ganz unabhängig von einander zur Spoothese von ber ewigen Wiederkehr aller Dinge gekommen find.

Blanqui sett seine Theorie in "L'Éternité par les Astres" auseinander, einer Art von Brosagebicht, bas ber große Agitator 1871 verfaßte, als er im Fort du Taureau gefangen jaß; es wurde im Anfang von 1872 bruchstückweise in der Revue scientifique und im Buchhandel veröffentlicht. Ein Auszug baraus befindet sich in dem neuen Buche von Geoffrog, "L'Enferme" (Der Gefangene)\*); auch ist auf bie Uhnlichkeit der fosmischen Träumereien Blanquis mit Nietssches Theorie durch Retté in einem Aufsate in der "Plume" aufmerksam gemacht worden. — Blanqui nimmt mit Nietssche an, daß einerseits Raum und Zeit unendlich und andererseits die Kombinationen, welche die Natur mit Silfe ihrer einfachen Urförper hervorbringen kann, in ihrer Rahl begränzt find. Sie besitt zu allen ihren Werken an hundert einfache Körper und eine allgemeine Form, welche bas stello-planetarische System ift. Die Zahl ber möglichen Kombinationen dieser einfachen Körver ist unmeß= bar, aber doch bestimmt; und mit Hilfe dieser Kombinationen muß sie die doppelte Unendlichkeit von Raum und Zeit ausfüllen. Reben ben urfprünglichen Rombingtionen, muß sie also Wiederholungen ohne Rahl vornehmen, um das Unendliche auszufüllen. Es giebt somit unzählige Exemplare unserer Erbe, die sich auf alle möglichen Arten und Weisen entwickeln; alle erdenklichen Varianten unseres Planeten existieren irgendwo und werden unendlichmal Jedes Individuum existiert ebenso in einer wiederholt. unendlichen Anzahl von Eremplaren. "Von jedem Wesen giebt es ganz gleiche Doppelgänger und Varianten biefer Doppelgänger, die seine Bersönlichkeit jederzeit vervielfältigen und darftellen, aber nur Bruchftude feines Schickfals aus-

<sup>\*)</sup> Paris 1897, S. 389-481.

machen. Alles was man hienieden hatte sein konnen, ist man irgendwo anders. Außer seinem Dasein, von der Geburt bis zum Tobe, das man auf einer Unmenge von Erden lebt, lebt man ein solches in zehntausend verschie= benen Auflagen" . . . "Was ich in diesem Augenblick in meinem Gefängnis bes Fort du Taureau schreibe, habe ich schon geschrieben und werde ich in Ewigkeit auf einem Tisch, mit einer Feber, in Rleibern, unter ganz gleichen Umftanden schreiben" . . . "Man wurde ben Strom ber Jahrhunderte vergeblich zurückgehen, um einen Augenblick zu finden, wo man nicht gelebt hat. Denn das Weltall hat nie angefangen, folglich der Mensch auch nie" . . . "Bu biefer Stunde wiederholt fich bas Gesamtleben unseres Planeten von der Geburt bis zum Tode Tag für Tag mit all seinen Verbrechen und all seinem Elend'auf Mpriaden von Brudersternen. Was wir Fortschritt nennen, erscheint auf jeder einzelnen Erde, und vergeht mit ihr. Immer und überall auf den irdischen Gefilden dasselbe Drama in benselben Formen, auf berselben engen Bühne eine lärmenbe Menschheit, von ihrer Größe bethört, sich für das Weltall haltend und in ihrem Gefängnis lebend, als ware es eine Unendlichkeit, um gleichwohl mit dem Erdballe zu vergehen, ber mit tiefster Berachtung die Last ihres Stolzes getragen hat. Dieselbe Gintonigkeit, dieselbe Unbeweglichkeit in den fremden Gestirnen. Das Weltall wiederholt sich unendliche Male, und jede Wiederholung bewegt sich stolz auf ihrer Stelle. Die Ewigkeit spielt dieselben Borftellungen ungestört ins Unendliche fort." — Man sieht, die Sprothese, die Blanqui "aus der Spektral-Analyse und dem Laplaceschen Weltsustem" entwickeln zu können glaubte, entspricht fast völlig der Theorie von der ewigen Wiederkunft, zu der Nietssche durch moralische Betrachtungen fam, und die er

burch wissenschaftliche Untersuchungen befräftigen wollte. Nietziche legt den Ton mehr auf das unendliche Nach= einander derselben Phänomene in der Unendlichkeit der Zeit, Blanqui betont mehr das Mit= und Neben=einander derselben Phänomene in der Unendlichkeit des Raumes. Im Grunde aber begegnet sich das Denken des Gefangenen vom Fort du Taureau fast vollständig mit dem des Ein= siedlers von Sils-Maria.

Nicht weniger auffallend ist die Ahnlichkeit der Schlußfolgerungen Nietsiches mit denen des Dr. Le Bon. Diefer fagt in "L'Homme et les Sociétés"\*) folgendes: "Aber die Beit ift ewig, und ber Stillftand tann es nicht fein. Diefer schweigende und tote Ball wird seine erkaltete Masse nicht ewig burch ben Raum malgen. Wir konnen über feine fernen Schicksale nur Vermutungen anstellen, aber feine derselben ermächtigt uns, zu benken, daß er ewig starr und bewegungelos bleiben könnte. Entweder vereinigt er sich endlich mit anderen Spftemen, indem er den Gesetzen der Anziehungsfraft folgt, die unser Sonnenspstem nach unbekannten Sphären bes Raumes zieht; oder der Anprall eines himmelskörpers erhöht seine Temperatur so weit, daß er jich in Dampf auflöst: jedenfalls aber ift er bazu bestimmt, von neuem eine Nebelmasse zu bilden, aus der durch eine Reihe von Entwicklungen, die den eben beschriebenen gleich sind, eine andere Welt hervorgeht, die gleichfalls bestimmt ist, eines Tages bewohnt zu fein, um dann ihrerseits wieder unterzugehen, ohne daß fich ein Ende diefer emigen Reihenfolge von Geburten und Zerstörungen absehen ließe. Denn, da sie ohne Zweifel nie begonnen hat, - wie konnte fie aufhören?

<sup>\*)</sup> Paris 1881; Bb. II, 420.

Benn aber dieselben Elemente einer Welt nach beren Berftorung bagu bienen, andere Welten wieder herzustellen, so ist leicht einzusehen, daß dieselben Kombinationen, d. h. dieselben von denselben Wesen bewohnten Welten, sich oft= mals wiederholt haben muffen. Da die möglichen Kombinationen, die eine bestimmte Anzahl von Atomen bilden tonnen, beschränkt find, mahrend die Beit es nicht ift, fo find alle möglichen Formen der Entwicklung notwendiger= weise seit lange bagewesen, und wir können nur bereits gewesene Kombinationen wiederholen. Rulturen, die ber unseren gleich sind, Werke, die den unseren entsprechen, find unserem Weltall ohne Aweisel schon oft und vielmals vorausgegangen. Wie Sijnphus ewig benfelben Felsblock wälzt, wiederholen wir unaufhörlich diefelbe Aufgabe, ohne daß irgend etwas diefem verhängnisvollen "Immer-wieder" ein Ende fegen fonnte. Welche unbekannten himmelegegenden könnten jenes höchste Nirvana bergen, jene endliche Rube, von der die altindische Religion träumt! Ihr Schatten ber Vergangenheit, die ihr im Nebel ferner Weltalter auf ewig zu verschwinden schienet, und die der Rauberstab der Wiffenschaft nach Willfür beschwört: hofft keine Rube. ibr seid unsterblich!"

Ich überlasse biese Zusammenstellungen ben Lesern Nietziches ohne Kommentar. Es liegt auf der Hand, daß sich sehr verschiedene Schlüsse daraus ziehen lassen. Die einen werden einen neuen Beweis für den "Mangel an Originalität" Nietzsches darin erblicken; andere werden es ihm im Gegenteil zum Verdienst auslegen, daß er einer astronomischen Träumerei, einer trocknen wissenschaftlichen Hypothese, eine tief tragische Poesie, eine erhabene mora-lische Bedeutung gegeben hat, welche sie bei den französischen Denkern, die sie zuerst oder zu gleicher Zeit formulierten,

nicht oder doch jedenfalls nicht in demselben Maße hatte. Ich meinerseits bin der Ansicht, daß dieses Zusammentressen vornehmlich deswegen von Interesse ist, weil es uns zeigt, wie eine der anscheinend paradozesten Hypothesen Nietzsches nicht das rein individuelle Ergebnis einer "anormalen" und "krankhaften" Einbildungskraft ist, sondern von 1871 bis 1881 gewissermaßen in der Luft lag, da drei so verschiedene Denker wie Nietzsche, Blanqui und Le Bon sie jeder auf seinem Wege gefunden hat: daß Nietzsche somit in seiner mystischen Lehre von der ewigen Wiederskunft der Repräsentant einer bestimmten Tendenz der mosdernen Seele gewesen ist.

## Biblivgraphisches.

- I. Rietsiches Werke, in chronologischer Reihenfolge, unter Angabe ihrer Entstehungszeit und ihrer Beröffentlichung.
- "Homer und die klassische Philologie", Antrittsrebe an ber Universität Basel, geschrieben und im Manustript gedruckt im Jahre 1869, veröffentlicht 1896. W. IX, 1—24.
- "Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik oder Griechentum und Pessimismus", versaßt in den Jahren 1869—1871, erschienen Ende 1871 mit der Jahreszahl 1872. W. I, 1—172. Nachträge und Vorarbeiten. W. IX, 25—182.
- "Homer als Wettkämpfer", Aufzeichnung aus den Jahren 1871 und 1872, veröffentlicht 1896. W. IX, 193—215.
- "Über die Zukunft unserer Bildungs-Anstalten", Aufzeichnung von 1871—72, sechs in Basel gehaltene öffentliche Reben (Ansang 1872), veröffentlicht 1896. W. IX, 217—347.
- "Banreuther Horizontbetrachtungen", Entwurf von 1872, versöffentlicht 1896. W. IX, 349—361 und 370 f.
- "Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen", Entwurf aus dem Ansange des Jahres 1873 (Eins. erst 1875), veröffentlicht 1896. W. X, 1—157.
- "Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne", Entwurf von 1873, veröffentlicht 1896. W. X, 159—198.
- "Unzeitgemäße Betrachtungen", Borarbeiten und Nachträge 1873—1876, veröffentlicht 1896. W. X, 253—425.

- 1. "David Strauß, der Bekenner und Schriftsteller", versaßt und veröffentlicht 1873. W. I, 177—275; Rachträge: W. X, 257.
- 2. "Yom Nuțen und Nachteil der Historie für das Leben", verfaßt im Oktober und November 1873, veröffentlicht im Februar 1874. W. I, 277—384; Nachträge: W. X, 264—274.
- 3. "Schopenhauer als Crzieher", verfaßt und veröffentlicht im Oftober 1874. W. I, 385—493; Nachträge: W. X, 281—288.
- 4. "Wir Philologen", Entwurf vom Jahre 1875, versöffentlicht 1896. W. X, 301—378.
- "Bichard Wagner in Bayreuth", verfaßt in den Jahren 1875 und 1876, erschienen im Juli 1876. W. I, 495—589; Nachträge: W. X, 413—424.
- "Menschliches Allzumenschliches, ein Buch für freie Geister", verfaßt 1876 und 1877, veröffentlicht im Mai 1878. W. II; Borarbeiten und Nachträge: W. XI, 1—8.
- "Der neue Umblich", Entwurf von 1878, nach "Menschliches Allzumenschliches"; veröffentlicht 1897. W. XI, 87—136.
- "Vermischte Meinungen und Hrüche", versaßt von 1876—1878, veröffentlicht im März 1879 als Fortsetzung von "Menschliches Allzumenschliches", 1886 mit "Der Wanderer und sein Schatten" vereint, mit dem es Band II von "Menschliches Allzumenschliches" bildet. W. III, 13—183; Nachträge: W. XI, 139—157.
- "Der Wanderer und sein Schatten", versaßt 1879, Ende 1879 (mit der Jahreszahl 1880) veröffentlicht als II. Band von "Menschliches Allzumenschliches", 1886 mit "Bermischte Meinungen und Sprüche" vereinigt. W. III, 185—375; Rachträge: W. XI, 159—175.

- "Morgenröte", verfaßt 1880 und 1881, veröffentlicht im Juli 1881. W. IV; Vorarbeiten und Nachträge: W. XI, 177—414.
- "Die fröhliche Wissenschaft (La gaya scienza)", verfaßt 1881 und 1882, veröffentlicht September 1882; neue Ausgabe, durch Borrede, 5. Buch und die "Lieder des Prinzen Bogelfrei" verstärkt, 1887. W. V.
- "Also sprach Zarathustra", verfaßt von 1883—1885. W. VI; Borarbeiten und Nachträge: W. XII.
  - 1. Teil, geschrieben im Januar und Februar 1883, veröffentlicht im Mai 1883. W. VI, 9—115.
  - 2. Teil, geschrieben im Juni und Juli 1883, veröffentlicht im September 1883. W. VI, 119—219.
  - 3. Teil, geschrieben im Januar und Februar 1884, beröffentlicht im April 1884. W. VI, 223—339.
  - 4. Teil, geschrieben von 1884—1885, im April 1885 in 40 Exemplaren gebruckt; erste Beröffentlichung im März 1892. W. VI, 343—476.
  - 5. Teil, in 5 Entwürfen vorhanden, beren ältester aus bem Frühjahr 1883, ber lette aus bem Sommer ober Herbst 1885 stammt. Ausgeführt ist keiner.
- "Jenseits von Gut und Böse", verfaßt von 1885—1886, veröffentlicht im August 1886. W. VII, 3—279.
- "Zur Generalogie der Moral. Eine Streitschrift", geschrieben im Juni bis August 1887, veröffentlicht im November 1887. W. VII, 287—484.
- "Der Jall Wagner. Ein Musikanten-Problem", verfaßt im Mai und Juni 1888, veröffentlicht im September 1888. W. VIII, 1—51.
- "Göțendämmerung, oder wie man mit dem Hammer philosophiert", einige Tage vor dem 3. September 1888 versaßt, im Januar 1889 erschienen. W. VIII, 59—176.

"Der Wille zur Macht. Bersuch einer Umwertung aller merte."

- 1. Teil: "Der Antichrift", vom 3. bis 30. September 1888 geschrieben, 1896 veröffentlicht. W. VIII, 215-313.
- 2. Teil: "Der freie Geift" )
- 3. Teil: "Der Immoralist" nicht ausgeführt.
- 4. Teil: "Dionnsos"

"Nietsiche contra Magner", Mitte Dezember 1888 verfaßt, 1896 erschienen. W. VIII, 183-209.

"Gedichte" von 1871—1888, veröffentlicht 1895. W. VIII, 315—378. Diese Sammlung wurde burch Frau Förster-Nietsiche um Gebichte von 1858-1888 u. a. bereichert und mit einer Borrebe unter bem Titel "Gebichte und Sprüche" 1898 herausgegeben (Leipzig, C. G. Raumann). —

Die Werke murben zuerst unter Leitung von Beter Gaft veröffentlicht. Diese Gesamt-Ausgabe follte 9 Banbe umfaffen, bon benen inbeffen nur 5 ("Unzeitgemäße Betrachtungen", 1 Bb. — "Menschliches Allzumenschliches", 2 Bbe. - "Barathuftra", 1 Bb. - "Jenfeits von Gut und Bofe" und "Rur Genealogie ber Moral", 1 Bb.) von 1893-1894 erschienen und von Beter Gaft mit bebeutenben Vorreben versehen murben. Gin Neubruck biefer Ginleitungen mare um so ermunschter, als bie erste Ausgabe ber Gesamtwerke unterbrochen und aus bem Buchhandel zurudgezogen murbe.\*)

Die gegenwärtige Gesamtausgabe ber Werke erschien (bezw. erscheint noch) bei C. G. Naumann in Leipzia in zwei

<sup>\*)</sup> Die Ginleitung zu "Alfo fprach Barathuftra" von Beter Gaft ift in der zwölften und dreizehnten Auflage der Ausgabe in Groß-Oftab von neuem als: "Einführung in ben Gebankenfreis bes Rarathuftra" aufgenommen. Die Überfeterin,

Abteilungen. Die erste Abteilung enthält die Werke, an die Niehsche selbst die letzte Hand gelegt hat und umsaßt 8 Kände mit Nachberichten von Friz Roegel und Sduard von der Hellen. Die zweite Abteilung, die disher 4 Bände ausweist, enthält Fragmente, Entwürse und Auszeichnungen von 1869—1885. Der 4. Band derselben (Band XII der Gesamtaußgabe) ist allerdings aus wissenschaftlichen Gründen zurückgezogen worden. Die Ordnung des Nachlasses wird gegenwärtig von Dr. Arthur Seibl im Nietzsche-Archiv zu Weimar besorgt.

Eine französische Übersetzung unter Leitung von Henri Albert ift in Borbereitung. Zwei Bande, beren erster ben "Zarathustra", der zweite "Jenseits von Gut und Böse" und "Zur Genealogie der Moral" enthält, find soeben erschienen.

Friese ober Auszüge aus den Tagebüchern sind bisher veröffentlicht worden von Elisabeth Förster-Rietziche in "Das Leben Fr. Nietziches" (s. u.), in der "Zukunft" vom 2. Oktober 1897 ("Wie der Zarathustra entstand"), vom 18. März 1899 ("Nietziche, Frankreich und die Franzosen") und in der "Reuen deutschen Kundschau" vom Februar 1899 ("Jacob Burchardt und Fr. Nietzsche"); von Georg Brandes in "Fr. Nietzsche" (s. u.) und von H. Lichtenberger in "Cosmopolis" Mai 1897 ("Quelques lettres inédites de Fr. Nietzsche").

II. Studien über Aiehiche sind in Deutschland wie im Ausland außerordentlich zahlreich. In Frankreich werden seine Lehren seit lange durch zahlreiche Zeitungen und Zeitschriften verbreitet; geschrieben haben über ihn u. a. Balbert, Th. de Wyzewa, Gregh, Henri Albert, Bourdeau, Bernardini, Schuré, D. Halevy, A. Retté, E. Faguet, M. Muret, H. Gauthier-Billars u. s. w. Von den über

Nietziche veröffentlichten Werken nennen wir nur eine sehr beschränkte Anzahl, die bisher unbekannte Ausschlüsse über Nietziches Leben und Lehre bringen oder dokumentarisch von besonderem Werte sind. Den ersten Kang unter diesen behauptet Elisabeth Förster-Nietziches "Nas Leben Fr. Nietziches"; Leipzig bei E. G. Naumann, Band I (1895) und Band II, 1. Halbband (1897). Das Werk ist noch nicht beendigt. Es ist das Hauptwerk für alles biographische, enthält eine große Zahl von Briesen, Auszeichnungen, Versen und unveröffentlichten Fragmenten Nietziches.

Georg Brandes. "Jr. Niehsche. Eine Abhandlung über aristokratischen Badikalismus", 1888. Aufgenommen in "Menschen und Werke"; Frankfurt 1895, S. 137 u. folg. Es ist eine der ersten Studien, die das große Publikum auf Niehsche ausmerksam machten; Verfasser veröffentlicht darin Briefe von Niehsches Hand aus den Jahren 1887 und 1888.

Wilhelm Weigand. "Fr. Niehsche. Ein psychologischer Bersuch." München 1893; Gg. Franz'sche Hofbuchhandlung.

Lou Andreas-Salomé. "Fr. Nietsche in seinen Werken." Wien 1894, eine sessiende und merkwürdige litterarische Studie, die aber mit großer Vorsicht zu benutzen ist; Verfasserin, die 5 Monate lang in freundschaftlichen Beziehungen zu Nietziche stand, hat sein Vertrauen in der Folge ganz verloren. Nietziche versichert, daß sie ihn nie verstanden hat, und Frau Förster-Nietziche erklärt, daß sie den Charakter ihres Bruders völlig entstellt habe. (S. "Das Leben Fr. Nietziches"; Band II, 1 pag. VII u. folg.)

Rubolf Steiner. "Fr. Niehsche, ein Kämpfer gegen seine Beit." Beimar 1895; E. Felber.

Eugen Kretzer. "Friedrich Diehsche. Hach persönlichen Erinnerungen und aus seinen Schriften." Leipzig und Frank-furt a. M. 1895, Kesselring'sche Hofbuchhandlung (F. v. Mayer).

Alexander Tille. "Jon Jarwin bis Diehsche. Ein Such Entwicklungsethik." Leipzig 1895, C. G. Naumann.

Leo Berg. "Zwischen zwei Jahrhunderten." Gesammelte Effans, Frankfurt a. M. 1896. Der erste Essay handelt von Fr. Nietzsche.

Kurt Brenßig. "Miehsche's ethische und sociologische Anschauungen." Jahrbuch für Gesetzgebung und Verwaltung; Berlin 1896.

Rich. M. Meyer. "Der Kampf um den Einzelnen." D. Runbsch. 22. Jahrg. Berlin 1896, Gebr. Pantel.

G. Simmel. "Friedrich Miehsche. Eine moralphilosophische Hilhouette." Zeitschr. f. Philosophie und phil. Kritik 107. Bd. 2. Heft; Leipzig 1896, C. E. M. Pfeffer.

Max Heinze. "Friedrich Heberwegs Grundriß der Geschichte der Philosophie der Neuzeit"; II. Band, S. 292 flg. Berlin 1897, E. S. Mittler und Sohn.

A. Riehl. "Friedrich Niehsche. Der Bünftler und Denker." Stuttgart 1897, F. Frommann.

Ho. Gallwis. "Fr. Niehsche. Ein Lebensbild." Dresden und Leipzig 1898, Carl Reifiner.

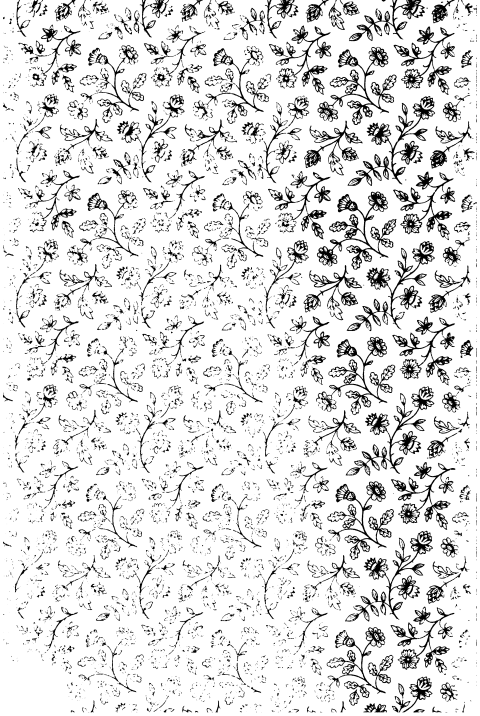
Meta von Salis-Marschlins. "Philosoph und Edel= mensch. Ein Beitrag zur Charakteristik Niehsche's"; Leipzig 1897, C. G. Naumann.

Eugen Heinrich Schmitt. "Fr. Niehsche an der Grenzscheide zweier Weltalter." Leipzig 1898, A. Jangen.

E. G. Zoccoli. "Fr. Dietsche. La filosofia religiosa la morale — l'estetica." Modena 1898, G. T. Bincenzie Nipoti.



. •



This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

AM SELECTION

