

## JOHN M. KELLY LIBRARY



DONATED IN MEMORY OF DR. GEORGE HEIMAN

University of St. Michael's College, Toronto







## Nietssches Werke

Rlaffiker=Ausgabe Fünfter Band

Die fröhliche Wissenschaft ("la gaya scienza")

Dichtungen

# Die fröhliche Wissenschaft

("la gaya scienza")

## Dichtungen

Von

Friedrich Mietssche

Valeriu Marcy

übersetzungsrecht vorbehalten

### Inhalt:

| Bibmungs-Verfe 1869—1878  Bur Homer-Rebe          | Die fröhliche Wiffenschaft (1881/82, 1886)                                                                                       | 16                                                       |
|---------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| Bibmungs-Verfe 1869—1878  Bur Homer-Rebe          | Crstes Buch  Breites Buch  Drittes Buch  Biertes Buch:  Biertes Buch:  Sanctus Januarius  Künstes Buch:  Bier Furchtlosen (1886) | 31<br>91<br>45<br>97                                     |
| Bur Homer-Nebe                                    | Dictungen                                                                                                                        |                                                          |
| Gebichte 1871—1888  Motto. Lieber und Sinnsprüche |                                                                                                                                  |                                                          |
| Motto. Lieber und Sinnsprüche                     | Zur Homer: Rebe                                                                                                                  | 37<br>38                                                 |
| Lieber (1871—1888):  An die Melancholie           | Gebichte 1871—1888                                                                                                               |                                                          |
| Lieber (1871—1888):  An die Melancholie           | Motto. Lieber und Sinnsprüche                                                                                                    | 70                                                       |
| Der Wanderer                                      |                                                                                                                                  |                                                          |
|                                                   | Der Wanderer                                                                                                                     | 77<br>78<br>30<br>32<br>33<br>35<br>36<br>37<br>38<br>38 |

|                                                                                           | -           |          |         |        |      |        |      |    |   |     | ette |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|----------|---------|--------|------|--------|------|----|---|-----|------|
| Dan mana (                                                                                | Salumbus    |          |         |        |      |        |      |    |   | . : | 390  |
| Droi Bruch                                                                                | stiicke     |          | •       | •      |      |        |      |    |   |     | 391  |
| Mitleid hin                                                                               | und her:    |          | • •     | ·      |      |        |      |    |   |     |      |
| Bereinso                                                                                  | imt         |          |         |        |      |        |      |    |   |     | 392  |
| Antwor                                                                                    | t           |          |         | ١.     |      |        |      |    |   |     | 393  |
| Der neue C<br>Drei Bruch<br>Mitleib hin<br>Bereinsa<br>Antwork<br>Benedig .               |             |          |         | 1.     |      |        |      |    |   |     | 394  |
|                                                                                           |             |          |         |        |      |        |      |    |   |     |      |
| Sinnsprü<br>Vorsicht: E<br>Seine Gese                                                     | the (1882   | -1885    | ):      |        |      |        |      |    |   |     |      |
| Vorsicht: E                                                                               | lift!       |          |         |        |      |        |      |    | • |     | 397  |
| Seine Gese                                                                                | Uschaft zu  | finden   | wisse   | n.     |      |        |      |    |   |     | 397  |
|                                                                                           |             |          |         |        |      |        |      |    |   |     |      |
| Lebensregel                                                                               | n           |          |         |        | •    |        |      |    | • | ٠   | 200  |
| Delperat.                                                                                 |             |          |         | •      | •    | •      | •    | *. | • | •   | 990  |
| Nas Mott                                                                                  | · · · · ·   | Sain @   | di atta | will ( | œin' | 93.00  | 6)   | •  | • | •   | 400  |
| Lus der L<br>Lebensregel<br>Desperat.<br>Das Wort<br>"Der Wan<br>"Die fröhl<br>Wer riel e | icha Missa  | aschaft" | oyutte  | 11 (   | ein  | Dut    | 91   | •  | • | ·   | 400  |
| Mer niel e                                                                                | inst 211 ne | rfünher  | hat '   |        | •    |        | •    |    |   |     | 401  |
| Das neue<br>Beim Anbl<br>Römischer<br>Der "echte<br>Jeder Bud<br>An die Jü<br>An Hafis    | Testament   |          | ,       |        |      |        | ·    |    | i | ·   | 401  |
| Beim Anbi                                                                                 | ick eines   | Shlafr   | ods .   |        |      |        |      |    |   |     | 401  |
| Römischer                                                                                 | Stoßseufze  | r        |         |        |      |        |      |    |   |     | 401  |
| Der "echte                                                                                | " Deutsche  |          |         |        | ١.   |        |      |    |   |     | 402  |
| Jeder Bud                                                                                 | fel krümm   | t sich s | chiefer | _      |      |        | ٠    | ٠  |   | ٠   | 402  |
| Un die Jü                                                                                 | nger Dari   | vin's    | •       |        | n    |        | ¥    | 2) | ٠ | ٠   | 402  |
| un Hafis                                                                                  | (Trint)pru  | ch, Fra  | ge eir  | ies 2  | Ball | ertrti | iter | 5) | ٠ | ٠   | 400  |
| An Spinoz<br>Arthur Sc                                                                    | hananhana   |          | •       | •      | •    | • •    | •    | •  | • | •   | 400  |
| Mn Hichar                                                                                 | Magnar      |          |         |        |      |        |      |    |   |     | 4114 |
| Musik des<br>Der Einste<br>Räthsel<br>Für falsche<br>Freund Po                            | Siidens     |          |         |        | -    | : :    |      |    |   | Ċ   | 405  |
| Der Ginsie                                                                                | dler iprich | t        |         |        |      |        |      |    |   |     | 405  |
| Räthjel .                                                                                 |             | .0       |         | 1.0    |      |        |      |    |   |     | 405  |
| Für falsche                                                                               | Freunde     |          |         |        |      |        |      |    |   |     | 406  |
| Freund Do                                                                                 | rif, Muth   | !        |         |        |      |        | 1.1  |    |   |     | 406  |
| Entschluß<br>Alle ewiger<br>Die Welt<br>Der Halky                                         |             |          |         |        |      |        |      |    |   |     | 407  |
| Alle ewiger                                                                               | n Quell=B   | ronnen   | -       |        |      |        |      |    |   |     | 407  |
| Die Welt                                                                                  | steht nicht | Itill -  |         |        |      |        |      | •  | • |     | 407  |
| ver halth                                                                                 | onter.      |          |         | •      | •    |        |      | •  | • |     | 400  |
| Schlußrein                                                                                |             |          |         |        | •    |        |      | •  |   |     | 400  |

Nachbericht

### Die fröhliche Wissenschaft

("la gaya scienza")

(1881/82)

Ich wohne in meinem eignen Saus, bab niemanbem nie nichts nachgemacht und - lachte noch feben Meiser aus, Der nicht fich felber ausgelacht.

über meiner Sausthur



### korrebe zur zweiten Ausgabe. (1886)

#### 1.

Diesem Buche thut vielleicht nicht nur Eine Vorrede h; und zuletzt bliebe immer noch der Zweifel bestehn, jemand, ohne etwas Ahnliches erlebt zu haben, dem lebniffe dieses Buchs durch Vorreden näher gebracht eden kann. Es scheint in der Sprache des Thauwinds hrieben: es ist Übermuth, Unruhe, Widerspruch, rilwetter darin, so daß man beständig ebenso an die he bes Winters als an ben Sieg über ben Winter rahnt wird, der kommt, kommen muß, vielleicht schon ommen ist . . . Die Dankbarkeit strömt fortwährend , als ob eben das Unerwartetste geschehn sei, die nkbarkeit eines Benesenden, - benn die Benesung c dieses Unerwartetste. "Fröhliche Wissenschaft": das eutet die Saturnalien eines Geistes, der einem furcht= en langen Drucke geduldig widerstanden hat — ge= dig, streng, kalt, ohne sich zu unterwerfen, aber ohne Fnung —, und der jetzt mit Einem Male von der fnung angefallen wird, von der Hoffnung auf Gefund= , von der Trunkenheit der Genesung. Was Wunders, dabei viel Unvernünftiges und Närrisches an's Licht mt, viel muthwillige Zärtlichkeit, selbst auf Probleme chwendet, die ein stachlichtes Fell haben und nicht

barnach angethan find, geliebkoft und gelockt zu werden. Dies ganze Buch ift eben nichts als eine Luftbarkeit nach langer Entbehrung und Ohnmacht, das Frohlocken der wiederkehrenden Kraft, des neu erwachten Glaubens an ein Morgen und Übermorgen, des plötlichen Gefühls und Vorgefühls von Zukunft, von nahen Abenteuern, von wieder offnen Meeren, von wieder erlaubten, wieder geglaubten Zielen. Und was lag nunmehr Alles hinter mir! Dieses Stück Wüste, Erschöpfung, Unglaube, Bereisung mitten in der Jugend, Dieses eingeschaltete Greisenthum an unrechter Stelle, diese Tyrannei des Schmerzes überboten noch durch die Thrannei des Stolzes, der die Folgerungen des Schmerzes ablehnte und Folgerungen sind Tröstungen —, diese radikale Bereinsamung als Nothwehr gegen eine krankhaft hellseherisch gewordene Menschenverachtung, diese grunds
jägliche Einschränkung auf das Bittere, Herbe, Webethuende der Erfenntnig, wie fie der Efel verordnete, der aus einer unvorsichtigen geistigen Diät und Ver-wöhnung — man heißt sie Romantik — allmählich gewachsen war —, oh wer mir das Alles nachsühlen könnte! Wer es aber könnte, würde mir sicher noch mehr zu Gute halten als etwas Thorheit, Ausgelassenheit, "fröhliche Wissenschaft", — zum Beispiel die Handvoll Lieder, welche dem Buche dies Mal beigegeben sind — Lieder, in denen sich ein Dichter auf eine schwer verzeihliche Weise über alle Dichter lustig macht. — Ach, es sind nicht nur die Dichter und ihre schönen "lyrischen Gefühle", an denen dieser Wieder=Erstandene seine Bosheit auslassen muß: wer weiß, was für ein Opfer er sich sucht, was für ein Unthier von parodischem Stoff ihn in Kürze reizen wird? "Incipit tragoedia" - heißt es am Schluffe dieses bedenklichenmbedenklichen

Buchs: man sei auf seiner Hut! Irgend etwas aussbündig Schlimmes und Boshastes fündigt sich an: incipit parodia, es ist kein Zweisel . . .

2.

– Aber lassen wir Herrn Nietssche: was geht es uns an, daß Herr Nietsiche wieder gesund wurde? . . . Ein Psychologe kennt wenig so anziehende Fragen, wie die nach dem Verhältniß von Gesundheit und Philosophie, und für den Fall, daß er selber krank wird, bringt er seine ganze wiffenschaftliche Neugierde mit in seine Krankheit. Man hat nämlich, vorausgesetzt daß man eine Person ist, nothwendig auch die Philosophie seiner Person: doch giebt es da einen erheblichen Unterschied. Bei dem Einen sind es seine Mängel, welche philosophiren, bei dem Andren seine Reichthümer und Kräfte. Ersterer hat seine Philosophie nöthig, sei es als Halt, Beruhi-gung, Arznei, Erlösung, Erhebung, Selbstentfremdung; bei Letterem ist sie nur ein schöner Luzus, im besten Falle die Wollust einer triumphirenden Dankbarkeit, welche sich zuletzt noch in kosmischen Majuskeln an den Himmel der Begriffe schreiben muß. Im andren, ges wöhnlicheren Falle aber, wenn die Nothstände Philosophie treiben, wie bei allen franken Denkern — und vielleicht überwiegen die franken Denker in der Geschichte der Philosophie —: was wird aus dem Gedanken selbst werden, der unter den Druck der Krankheit gebracht wird? Dies ist die Frage, die den Psychologen angeht: und hier ist das Experiment möglich. Nicht anders als es ein Reisender macht, der sich vorset, zu einer bestimmten Stunde aufzuwachen, und fich dann ruhig dem Schlafe überläßt: so ergeben wir Philosophen, gesett daß wir frank werben, und zeitweilig mit Leib und Seele ber

Krankheit — wir machen gleichsam vor uns die Augen zu. Und wie jener weiß, daß irgend etwas nicht schläft, irgend etwas die Stunden abzählt und ihn aufwecken wird, so wissen auch wir, daß der entscheibende Augenblick uns wach finden wird, — daß dann etwas hervorspringt und den Geist auf der That ertappt, ich meine auf der Schwäche oder Umkehr oder Ergebung ober Verhärtung ober Verbüfterung und wie alle die frankhaften Zustände des Geistes heißen, welche in gesunden Tagen den Stolz des Geistes wider fich haben (benn es bleibt bei bem alten Reime: "ber ftolze Beift, ber Pfau, das Pferd sind die drei stölzesten Thier' auf der Erd'" —). Man lernt nach einer derartigen Selbst= Befragung, Selbst-Versuchung, mit einem feineren Auge nach Allem, was überhaupt bisher philosophirt worden ist, hinsehn; man erräth besser als vorher die unwill= fürlichen Abwege, Seitengaffen, Ruhestellen, Sonnen-stellen des Gedankens, auf die leidende Denker gerade als Leibende geführt und verführt werden, man weiß nunmehr, wohin unbewußt der kranke Leib und sein Bedürfniß den Geist drängt, stößt, lockt — nach Sonne, Stille, Milde, Geduld, Arznei, Labsal in irgend einem Stille, Milde, Geduld, Arznei, Labfal in irgend einem Sinne. Sede Philosophie, welche den Frieden höher stellt als den Arieg, jede Ethik mit einer negativen Fassung des Begriffs Glück, jede Metaphysik und Physik, welche ein Finale kennt, einen Endzustand irgend welcher Art, jedes vorwiegend aesthetische oder religiöse Berlangen nach einem Abseits, Ienseits, Außerhalb, Oberhalb erlaubt zu fragen, ob nicht die Krankheit das gewesen ist, was den Philosophen inspirirt hat. Die undewußte Berkleidung physiologischer Bedürsuisse unter die Mäntel des Objektiven, Ideellen, Rein-Geistigen geht dis zum Erschrecken weit. — und abt genug habe ich mich Erschrecken weit, - und oft genug habe ich mich

gefragt, ob nicht, im Großen gerechnet, Philosophie bisher überhaupt nur eine Auslegung des Leides und ein Mißsverständniß des Leides gewesen ist. Hinter den höchsten Werthurtheilen, von denen disher die Geschichte des Gedankens geleitet wurde, liegen Mißverständnisse der leiblichen Beschaffenheit verborgen, sei es von Sinzelnen, sei es von Ständen oder ganzen Rassen. Man darf alle jene kühnen Tollheiten der Metaphysik, sonderlich deren Antworten auf die Frage nach dem Werth des Daseins, zunächst immer als Symptome bestimmter Leider ansehn; und wenn derartigen WeltsBezahungen oder WeltsBerneinungen in Bausch und Bogen, wissenschaftlich gemessen, nicht ein Korn von Bedeutung innewohnt, so gemessen, nicht ein Korn von Bedeutung innewohnt, so geben sie doch dem Historiker und Psychologen um so werthvollere Winke, als Symptome, wie gesagt, des Leibes, seines Gerathens und Migrathens, seiner Fulle, Mächtigkeit, Selbstherrlichkeit in der Geschichte, oder aber seiner Hemmungen, Ermüdungen, Berarmungen, seines Borgefühls vom Ende, seines Willens zum Ende. Ich erwarte immer noch, daß ein philosophischer Arzt im ausnahmsweisen Sinne bes Wortes — ein Solcher, der dem Problem der Gesammt=Gesundheit von Bolk, Zeit, Rasse, Menschheit nachzugehn hat — einmal den Muth haben wird, meinen Berdacht auf die Spite zu bringen und den Sat zu wagen: bei allem Philosophiren handelte es sich bisher gar nicht um "Wahrheit", sondern um etwas Underes, fagen wir um Gefundheit, Butunft, Wachsthum, Macht, Leben . .

3.

— Man erräth, daß ich nicht mit Undankbarkeit von jener Zeit schweren Siechthums Abschied nehmen möchte, deren Gewinn auch heute noch nicht für mich

ausgeschöpft ist: so wie ich mir aut genug bewußt bin, was ich überhaupt in meiner wechselreichen Gesundheit vor allen Vierschrötigen des Geistes voraus habe. Ein Philosoph, der den Gang durch viele Gesundheiten gemacht hat und immer wieder macht, ist auch durch ebensoviele Philosophien hindurchgegangen: er fann eben nicht anders, als seinen Zustand jedes Mal in die geistigste Form und Ferne umzusetzen, — diese Kunft der Transfiguration ist eben Philosophie. Es steht uns Philosophen nicht frei, zwischen Seele und Leib zu trennen, wie das Bolk trennt, es steht uns noch weniger frei, zwischen Seele und Geift zu trennen. Wir sind keine benkenden Frösche, keine Objektivir- und Registrir-Apparate mit falt gestellten Eingeweiden, - wir muffen beftanbig unfre Gedanken aus unfrem Schmerz gebären und mütterlich ihnen alles mitgeben, was wir von Blut, Berz, Feuer, Lust, Leidenschaft, Qual, Gewissen, Schicksal, Verhängniß in uns haben. Leben — das heißt für uns, alles was wir sind, beständig in Licht und Flamme verwandeln; auch alles was uns trifft, wir können gar nicht anders. Und was die Krankheit angeht: würden wir nicht fast zu fragen versucht sein, ob sie uns überhaupt entbehrlich ist? Erst der große Schmerz ist der lette Befreier bes Geistes, als ber Lehrmeister bes großen Verdachtes, der aus jedem U ein X macht, ein ächtes rechtes X, das heißt den vorletten Buchstaben vor dem letten . . . Erft der große Schmerz, jener lange langsame Schmerz, der sich Zeit nimmt, in dem wir gleichsam wie mit grünem Holze verbrannt werden, zwingt uns Philosophen in unfre lette Tiefe zu steigen und alles Bertrauen, alles Gutmüthige, Berschleiernde, Milde, Mittlere, wohinein wir vielleicht vordem unfre Menschlichkeit gesetzt haben, von und zu thun. Ich zweifle, ob ein solcher

Schmerz "verbeffert" -; aber ich weiß, daß er uns vertieft. Sei es nun, daß wir ihm unfern Stolz, unfern Hohn, unfre Willenstraft entgegenstellen lernen und es dem Indianer gleichthun, der, wie schlimm auch gepeinigt, sich an seinem Beiniger durch die Bosheit seiner Zunge schadlos hält; sei es, daß wir uns vor dem Schmerz in jenes orientalische Nichts zurückziehen — man heißt es Nirvana —, in das stumme starre taube Sich-Ergeben, Sich-Bergessen, Sich-Auslöschen: man kommt aus folchen langen gefährlichen Übungen der Herrschaft über sich als ein andrer Mensch heraus, mit einigen Fragezeichen mehr, vor Mem mit dem Willen, fürderhin mehr, tiefer, ftrenger, härter, bofer, stiller zu fragen, als man bis dahin gefragt hatte. Das Vertrauen zum Leben ift dahin: das Leben selbst wurde zum Problem. — Möge man ja nicht glauben, daß einer damit nothwendig zum Dufterling geworden fei! Selbst die Liebe zum Leben ist noch möglich, — nur liebt man anders. Es ist die Liebe zu einem Weibe, das uns Zweifel macht . . . Der Reiz alles Broblematischen, die Freude am X ist aber bei solchen geistigeren, vergeistigteren Menschen zu groß, als daß diese Freude nicht immer wieder wie eine helle Gluth über alle Noth des Problematischen, über alle Gefahr der Unsicherheit, selbst über die Eifersucht des Liebenden zusammenschlüge. Wir kennen ein neues Glück . . . .

4

Zuletzt, daß das Wesentlichste nicht ungesagt bleibe: man kommt aus solchen Abgründen, aus solchem schweren Siechthum, auch aus dem Siechthum des schweren Verdachts, neugeboren zurück, gehäutet, kitzliger, boshafter, mit einem seineren Geschmacke für die Freude, mit einer zarteren Zunge für alle guten Dinge, mit lustigeren Sinnen, mit einer zweiten gefährlicheren Unschuld in der Freude, kindlicher zugleich und hundert Mal raffinirter, als man jemals vorher gewesen war. Dh wie einem nunmehr der Genuß zuwider ist, der grobe dumpse braune Genuß, wie ihn sonst die Genießenden, unsre "Gebildeten", unsre Reichen und Regierenden verstehn! Wie boshaft wir vunmehr dem großen Jahrmarkts-Bumbum zuhören, mit dem sich der "gebildete Mensch" und Großstädter heute durch Kunst, Buch und Mussif zu "geistigen Genüssen", unter Mithülse geistiger Getränke, nothzüchtigen läßt! Wie uns jetzt der Theater-Schrei der Leidenschaft in den Ohren weh thut, wie unsrem Geschmack der ganze romantische Austuhr und Sinnen-Wirrwar, den der gebildete Pöbel liebt, sammt seinen Aspirationen nach dem Erhabenen, Gehodenen, Verschrobenen fremd geworden ist! Nein, wenn wir Genesenden überhaupt eine Kunst noch brauchen, so ist es eine andre Kunst — eine spöttliche, seichte, flüchtige, göttlich unbehelligte, göttlich künstliche Kunst, welche wie eine helle Flamme in einen undewölkten Hinchloert! Vor Allem: eine Kunst sünstler, nur für Künstler! Wir verstehn uns hinterdrein bessen nessen under Kunst in Künstler, nur sünstler! für Künstler! Wir verstehn uns hinterdrein besser auf das, was dazu zuerst noth thut, die Heiterkeit, jede Heiterkeit, meine Freunde! auch als Künstler —: ich möchte es beweisen. Wir wissen einiges jetzt zu gut, wir Wissenen: oh wie wir nunmehr sernen, gut zu vergessen, gut nicht=zu=wissen, als Künstler! Und was unsre Zukunft betrifft: man wird uns schwerlich wieder auf den Pfaden jener ägyptischen Jünglinge finden, welche Nachts Tempel unsicher machen, Bildsäusen umarmen und durchaus alles, was mit guten Gründen verdeckt gehalten wird, entschleiern, aufdecken, in helles

Licht stellen wollen. Nein, dieser schlechte Geschmack, dieser Wille zur Wahrheit, zur "Wahrheit um jeden Preis", dieser Jünglings=Wahnsinn in der Liebe zur Wahrheit — ist und verleidet: dazu sind wir zu erfahren, zu ernst, zu lustig, zu gebrannt, zu tief . . . Wir glauben nicht mehr daran, daß Wahrheit noch Wahrheit bleibt, wenn man ihr die Schleier abzieht; wir haben genug gelebt, um dies zu glauben. Heute gilt es uns als eine Sache der Schicklichkeit, daß man nicht alles nacht sehn, nicht die Allem dabei sein, nicht alles verstehn und "wissen" wolle. "Ist es wahr, daß der liebe Gott überall zugegen ist? fragte ein kleines Mädchen seine Mutter: aber ich sinde das unanständig" — ein Wink für Philosophen! Man sollte die Scham besser in Ehren halten, mit der sich die Natur hinter Näthsel und bunte Ungewißheiten versteckt hat Nielleicht ist die Mehrheit ein Meih das sich die Natur hinter Räthsel und bunte Ungewißheiten versteckt hat. Bielleicht ist die Wahrheit ein Weib, das Gründe hat, ihre Gründe nicht sehen zu lassen? Vielleicht ist ihr Name, griechisch zu reden, Baubo? . . . Oh diese Griechen! Sie verstanden sich darauf, zu leben: dazu thut noth, tapser bei der Obersläche, der Falte, der Haut stehen zu bleiben, den Schein anzubeten, an Formen, an Töne, an Worte, an den ganzen Olymp des Scheins zu glauben! Diese Griechen waren oberslächlich — aus Tiese! Und kommen wir nicht eben darauf zurück, wir Wagehalse des Geistes, die wir die höchste und gefährlichste Spize des gegenwärtigen Gedankens erklettert und uns von da aus umgesehn haben, die wir von da aus hin abvon da aus umgesehn haben, die wir von da aus hinab= gesehn haben? Sind wir nicht eben darin — Griechen? Anbeter der Formen, der Töne, der Worte? Eben darum - Rünftler?

Ruta bei Genua, im Herbsi des Jahres 1886.



### "Scherz, List und Rache."

Borfpiel in beutschen Reimen.



#### Einladung.

Wagt's mit meiner Kost, ihr Esser! Morgen schmeckt sie euch schon besser Und schon übermorgen gut! Wollt ihr dann noch mehr, — so machen Meine alten sieben Sachen Wir zu sieben neuen Muth.

2.

#### Mein Glüd.

Seit ich bes Suchens mübe warb, Erlernte ich bas Finden. Seit mir ein Wind hielt Widerpart, Segl' ich mit allen Winden.

3.

Unverzagt.

Wo du stehst, grab tief hinein! Drunten ist die Quelle! Laß die dunklen Männer schrein: "Stets ist drunten — Hölle!"

#### 3wiegefpräch.

A. War ich frank? Bin ich genesen? Und wer ist mein Arzt gewesen? Wie vergaß ich alles das!

B. Jest erst glaub' ich dich genesen: Denn gesund ist, wer vergaß.

5.

#### Un die Tugendsamen.

Unseren Tugenden auch soll'n leicht die Füße sich heben: Gleich den Versen Homer's mufsen sie kommen und gehn!

6.

#### Welt=Rlugheit.

Bleib nicht auf ebnem Feld! Steig nicht zu hoch hinaus! Am schönsten sieht die Welt Von halber Höhe aus.

7.

Vademecum — Vadeteoum. Es sockt dich meine Art und Sprach', Du folgest mir, du gehst mir nach? Geh nur dir selber treusich nach: — So solgst du mir — gemach! gemach!

8.

Bei der dritten Häntung. Schon frümmt und bricht sich mir die Haut. Schon giert mit neuem Drange, So viel sie Erbe schon verdaut, Nach Erd' in mir die Schlange. Schon friech' ich zwischen Stein und Gras Hungrig auf frummer Fährte, Zu essen das, was stets ich aß, Dich, Schlangenkost, dich, Erde!

9.

Meine Rofen.

Ia! Mein Glück — es will beglücken, — Mes Glück will ja beglücken! Wollt ihr meine Rosen pflücken?

Müßt euch bücken und verstecken Zwischen Fels und Dornenhecken, Oft die Fingerchen euch lecken!

Denn mein Glück — es liebt das Necken! Denn mein Glück — es liebt die Tücken! — Wollt ihr meine Rosen pflücken?

10.

Der Berächter.

Vieles lass' ich sall'n und rollen, Und ihr nennt mich drum Berächter. Wer da trinkt aus allzuvollen Bechern, läßt viel sall'n und rollen, — Denkt vom Weine drum nicht schlechter.

11.

Das Sprüchwort spricht. Scharf und milbe, grob und fein, Bertraut und seltsam, schmutzig und rein, Der Narren und Weisen Stelldichein: Dies Alles bin ich, will ich sein, Taube zugleich, Schlange und Schwein!

12.

Un einen Lichtfreund.

Willst du nicht Aug' und Sinn ermatten, Lauf auch der Sonne nach im Schatten!

13.

Für Tänger.

Glattes Eis Ein Paradeis Für den, der gut zu tanzen weiß.

14.

Der Brabe.

Lieber aus ganzem Holz eine Feindschaft Als eine geleimte Freundschaft!

15.

Rost.

Auch Rost thut noth: Scharssein ift nicht genung! Sonst sagt man stets von dir: "er ist zu jung!"

16.

Aufwärts.

"Wie komm' ich am besten den Berg hinan?" — Steig nur hinauf und denk nicht dran!"

Spruch des Gewaltmenschen. Bitte nie! Laß dies Gewimmer! Nimm, ich bitte dich, nimm immer!

18.

Schmale Seelen.

Schmale Seelen sind mir verhaßt: Da steht nichts Gutes, nichts Böses fast.

19.

Der unfreiwillige Verführer. Er schoß ein leeres Wort zum Zeitvertreib In's Blaue — und doch fiel darob ein Weib.

26.

Bur Erwägung.

Zwiefacher Schmerz ist leichter zu tragen Als Ein Schmerz: willst du darauf es wagen?

21.

Wegen die Hoffahrt.

Blas dich nicht auf: sonst bringet dich Zum Platzen schon ein kleiner Stich.

22.

Mann und Beib.

"Raub' dir das Weib, für das bein Herze fühlt!"— So benkt der Mann; das Weib raubt nicht, es stiehlt.

#### Interpretation.

Leg' ich mich aus, so leg' ich mich hinein: Ich kann nicht selbst mein Interprete sein. Doch wer nur steigt auf seiner eignen Bahn, Trägt auch mein Bild zu hellerm Licht hinan.

24.

#### Peffimiften=Arznei.

Du klagst, daß nichts dir schmackhaft sei? Noch immer, Freund, die alten Mucken? Ich hör' dich lästern, lärmen, spucken — Geduld und Herz bricht mir dabei. Folg' mir, mein Freund! Entschließ dich frei, Ein settes Krötchen zu verschlucken, Geschwind und ohne hinzugucken! — Das hilft dir von der Dyspepsei!

25.

#### Bitte.

Ich kenne mancher Menschen Sinn Und weiß nicht, wer ich selber bin! Mein Auge ist mir viel zu nah — Ich bin nicht, was ich seh' und sah. Ich wollte mir schon besser nügen, Könnt' ich mir selber ferner sitzen. Zwar nicht so ferne wie mein Feind! Zu fern sitzt schon der nächste Freund — Doch zwischen dem und mir die Mitte! Errathet ihr, um was ich bitte?

Meine Härte.

Ich muß weg über hundert Stufen, Ich muß empor und hör' euch rufen: "Hart bist du! Sind wir denn von Stein?" — Ich muß weg über hundert Stufen, Und niemand möchte Stufe sein.

27.

Der Wandrer.

"Kein Pfad mehr! Abgrund rings und Todtenstille!"— So wolltest du's! Bom Pfade wich dein Wille! Nun, Wandrer, gilt's! Nun blicke kalt und klar! Berloren bist du, glaubst du — an Gesahr.

28.

Troft für Anfänger.

Seht das Kind umgrunzt von Schweinen, Hülflos, mit verkrümmten Zehn!
Weinen kann es, nichts als weinen —
Lernt es jemals stehn und gehn?
Unverzagt! Bald, sollt' ich meinen, Könnt das Kind ihr tanzen sehn!
Steht es erst auf beiden Beinen, Wird's auch auf dem Kopfe stehn.

29.

Sternen=Egoismus.

Rollt' ich mich rundes Rollefaß Nicht um mich felbst ohn' Unterlaß, Wie hielt' ich's aus, ohne anzubrennen, Der heißen Sonne nachzurennen?

Der Rächste.

Nah hab' den Nächsten ich nicht gerne: Fort mit ihm in die Höh' und Ferne! Wie würd' er sonst zu meinem Sterne? —

31.

Der verkappte Beilige.

Daß bein Glück uns nicht bedrücke, Legst du um dich Teufelstücke, Teufelswitz und Teufelskleid. Doch umsonst! Aus deinem Blicke Blickt hervor die Heiligkeit!

32.

#### Der Unfreie.

- A. Er steht und horcht: was konnt' ihn irren? Was hört er vor den Ohren schwirren? Was war's, das ihn darniederschlug?
- B. Wie jeder, der einst Retten trug, Hört überall er Rettenklirren.

33.

#### Der Ginfame.

Verhaßt ist mir das Folgen und das Führen. Gehorchen? Nein! Und aber nein — Regieren! Wer sich nicht schrecklich ist, macht niemand Schrecken: Und nur wer Schrecken macht, kann andre sühren. Verhaßt ist mir's schon, selber mich zu führen! Ich liebe es, gleich Wald= und Meeresthieren, Mich für ein gutes Weilchen zu verlieren, In holder Irrniß grüblerisch zu hocken, Bon ferne her mich endlich heimzulocken, Mich selber zu mir selber — zu verführen.

34.

Seneca et hoc genus omne. Das schreibt und schreibt sein unausstehe sich weises Larisari. Als gält' es primum scribere, Deinde philosophari.

> 35. Eis.

Sa! Mitunter mach' ich Eis: Nüglich ist Eis zum Verdauen! Hättet ihr viel zu verdauen, Oh wie liebtet ihr mein Eis!

36.

Jugendschriften. Meiner Weisheit A und D Klang mir hier: was hört' ich doch! Jeho klingt mir's nicht mehr so, Nur das ew'ge Ah! und Oh! Weiner Jugend hör' ich noch.

37.

Borficht.

In jener Gegend reift man jetzt nicht gut; Und haft du Geift, sei doppelt auf der Hut! Man lockt und liebt dich, bis man dich zerreißt: Schwarmgeister sind's —: da sehlt es stets an Geist!

Der Fromme fpricht.

Gott liebt uns, weil er uns erschuf! — "Der Mensch schuf Gott!" — sagt drauf ihr Feinen. Und soll nicht lieben, was er schuf? Soll's gar, weil er es schuf, verneinen? Das hinkt, das trägt des Teusels Huf.

39.

Im Sommer.

Im Schweiße unfres Angesichts
Soll'n unser Brod wir essen?
Im Schweiße ißt man lieber nichts,
Nach weiser Ärzte Ermessen.
Der Hundsstern winkt: woran gebricht's?
Was will sein feurig Winken?
Im Schweiße unsres Angesichts
Soll'n unsren Wein wir trinken!

40.

Ohne Meid.

Ia, neiblos blickt er: und ihr ehrt ihn drum? Er blickt sich nicht nach euren Ehren um; Er hat des Ablers Auge für die Ferne, Er sieht euch nicht! — er sieht nur Sterne, Sterne!

41.

Heraklitismus.

Alles Glück auf Erden, Freunde, giebt der Kampf! Ja, um Freund zu werden, Braucht es Pulverdampf! Eins in Drein sind Freunde: Brüder vor der Noth, Gleiche vor dem Feinde, Freie — vor dem Tod!

42.

Grundsatz der Allzuseinen. Lieber auf den Zehen noch Als auf allen Vieren! Lieber durch ein Schlüsselloch Als durch offne Thüren!

43.

Zuspruch. Auf Ruhm hast du den Sinn gericht? Dann acht' der Lehre: Bei Zeiten leiste frei Berzicht Auf Chre!

44.

Der Gründliche.

Ein Forscher ich? Oh spart dies Wort! — Ich bin nur schwer — so manche Pfund! Ich salle, salle immersort Und endlich auf den Grund!

45.

Für immer.

"Heut komm' ich, weil mir's heute frommt" — Denkt jeder, der für immer kommt. Was sicht ihn an der Welt Gered': "Du kommst zu früh! Du kommst zu spät!"

Urtheile der Müden. Der Sonne fluchen alle Matten; Der Bäume Werth ist ihnen — Schatten!

47.

#### Niebergang.

"Er sinkt, er fällt jett" — höhnt ihr hin und wieder; Die Wahrheit ist: er steigt zu euch hernieder!

Sein Überglück ward ihm zum Ungemach, Sein Überlicht geht eurem Dunkel nach.

48.

Gegen die Gesetze. Bon heut an hängt an härner Schnur Um meinen Hals die Stunden-Uhr; Bon heut an hört der Sterne Lauf, Sonn', Hahnenschrei und Schatten auf, Und was mir je die Zeit verkünd't, Das ist jetzt stumm und taub und blind: — Es schweigt mir jegliche Natur Beim Tistak von Gesetz und Uhr.

49.

Der Weise spricht. Dem Volke fremd und nüglich doch dem Bolke, Zieh' ich des Weges, Sonne bald, bald Wolke — Und immer über diesem Volke! 50.

# Den Ropf verloren.

Sie hat jett Geist — wie kam's, daß sie ihn fand? Ein Mann verlor durch sie jüngst den Berstand. Sein Kopf war reich vor diesem Zeitvertreibe: Zum Teusel gieng sein Kopf — nein! nein! zum Weibe!

51.

Fromme Wünsche

"Mögen alle Schlüssel boch Flugs verloren gehen, Und in jedem Schlüsselloch Sich der Dietrich drehen!" Also denkt zu jeder Frist Teder, der — ein Dietrich ist.

52.

Mit bem Juge ichreiben.

Ich schreib' nicht mit der Hand allein: Der Fuß will stets mit Schreiber sein. Fest, frei und tapfer läuft er mir Bald durch das Feld, bald durch's Papier.

53.

"Menschliches, Allzumenschliches." Gin Buch.

Schwermüthig schen, solang du rückwärts schaust, Der Zukunst trauend, wo du selbst dir traust: Oh Vogel, rechn' ich dich den Ablern zu? Bist du Minerva's Liebling U-hu-hu?

54.

Meinem Lefer.

Ein gut Gebiß und einen guten Magen — Dies wünsch' ich dir! Und hast du erst mein Buch vertragen, Verträgst du dich gewiß mit mir!

55.

Der realistische Maler.

"Treu die Natur und ganz!" — Wie fängt er's an: Wann wäre je Natur im Bilde abgethan? Unendlich ift das kleinste Stück der Welt! — Er malt zuletzt davon, was ihm gefällt. Und was gefällt ihm? Was er malen kann!

56.

Dichter=Gitelfeit.

Gebt mir Leim nur: denn zum Leime Find' ich selber mir schon Holz! Sinn in vier unsinn'ge Reime Legen — ist kein kleiner Stolz!

57.

Wählerischer Geschmack. Wenn man frei mich wählen ließe, Wählt' ich gern ein Plätzchen mir Mitten drin im Paradiese: Gerner noch — vor seiner Thür!

58.

Die krumme Nase. • Die Nase schauet truziglich In's Land, der Nüster blähet sich — Drum fällst du, Nashorn ohne Horn, Mein stolzes Menschlein, stets nach Born! Und stets beisammen find't sich das: Gerader Stolz, gekrümmte Nas'.

59.

Die Feder frigelt.

Die Feber frizelt: Hölle das! Bin ich verdammt zum Krizeln-Müffen? — So greif' ich kühn zum Tintenfaß Und schreib' mit dicken Tintenflüffen. Wie läuft das hin, so voll, so breit! Wie glückt mir alles, wie ich's treibe! Zwar sehlt der Schrift die Deutlichseit — Was thut's? Wer liest denn, was ich schreibe?

60.

Söhere Menschen.

Der steigt empor — ihn soll man loben! / Doch jener kommt allzeit von Oben! Der lebt dem Lobe selbst enthoben, Der ist von Droben!

61.

Der Skeptiker spricht.

Halb ist bein Leben um, Der Zeiger rückt, die Seele schaudert dir! Lang schweist sie schon herum Und sucht, und sand nicht — und sie zaudert hier?

Halb ift bein Leben um: Schmerz war's und Irrthum Stund um Stund bahier! Was suchst du noch? Warum? — — : Dies eben such' ich — Grund nm Grund dafür!

62.

Ecce homo.

Ia! Ich weiß, woher ich stamme! Ungesättigt gleich der Flamme Glühe und verzehr' ich mich. Licht wird alles, was ich sasse, Kohle alles, was ich lasse: Flamme bin ich sicherlich!

63.

Sternen=Moral.

**Bora**usbestimmt zur Sternenbahn, Was geht dich, Stern, das Dunkel an?

Roll' selig hin durch diese Zeit! Ihr Elend sei dir fremd und weit!

Der fernsten Welt gehört bein Schein: Mitleid soll Sünde für dich sein!

Nur Gin Gebot gilt bir: sei rein!

Erstes Buch.



Die Lehrer vom Zwede des Daseins. - Ich mag nun mit gutem ober bojem Blick auf die Menschen sehen, ich finde sie immer bei Giner Aufgabe, alle und jeden Einzelnen in Sonderheit: das zu thun, was der Erhaltung der menschlichen Gattung frommt. Und zwar wahrlich nicht aus einem Gefühl der Liebe für diese Gattung, sondern einfach, weil nichts in ihnen älter stärfer unerbittlicher unüberwindlicher ist als jener Instinkt — weil dieser Instinkt eben bas Wefen unserer Art und Heerde ist. Db man schon schnell genug mit der üblichen Rurgsichtigfeit auf fünf Schritt bin seine Nächsten säuberlich in nütliche und schädliche, gute und bofe Menschen auseinander zu thun pflegt, bei einer Abrechnung im Großen, bei einem längeren Nachdenken über das Ganze wird man gegen dieses Säubern und Auseinanderthun mißtrauisch und läßt es endlich sein. Auch der schädlichste Mensch ist vielleicht immer noch der allernützlichste, in hinsicht auf die Erhaltung der Art; denn er unterhält bei sich oder, durch seine Wirkung, bei Andern Triebe, ohne welche bie Menschheit längst erschlafft ober verfault wäre. Der Haß, die Schadenfreude, die Raub= und Herrschsucht und was Alles sonst bose genannt wird: es gehört zu der erstaunlichen Okonomie der Arterhaltung, freilich zu ciner kostspieligen, verschwenderischen und im Ganzen höchst thörichten Ökonomie: — welche aber bewiesener Maaßen unser Geschlecht bisher erhalten hat. Ich weiß nicht mehr, ob du, mein lieber Mitmensch und Nächster, überhaupt zu Ungunsten der Art, also "unvernünstig" und "schlecht" leben kannst; das was der Art hätte schapen können, ist vielleicht seit vielen Jahrtausenden schon ausgestorben und gehört jett zu ben Dingen, die selbst bei Gott nicht mehr möglich sind. Hänge beinen besten oder beinen schlechtesten Begierben nach und vor Allem: geh zu Grunde! — in Beidem bist du wahrscheinlich immer noch irgendwie der Förderer und Wohlthäter der Menschheit und darsst dir daraushin beine Lobredner halten — und ebenso beine Spötter! Aber du wirst nie den finden, der dich, den Einzelnen, auch in beinem Besten ganz zu verspotten verstünde, der deine grenzenlose Fliegen= und Frosch=Armseligkeit dir so genügend, wie es sich mit der Wahrheit vertrüge, zu Gemüthe führen könnte! Über sich felber lachen, wie man lachen mußte, um aus ber gangen Wahrheit heraus zu lachen, dazu hatten bisher die Beften nicht genug Wahrheitssimm und die Begabtesten viel zu wenig Genie! Es giebt vielleicht auch für das Lachen noch eine Zukunft! Dann, wenn der Sat "die Art ift alles, Einer ist immer Reiner" — sich der Menschheit einverleibt hat und jedem jederzeit der Zugang zu bieser letten Befreiung und Unverantwortlichkeit offen steht. Bielleicht wird sich dann das Lachen mit der Beisheit verbündet haben, vielleicht giebt es dann nur noch "fröhliche Wiffenschaft". Ginstweilen ift es noch ganz anders, einstweilen ift die Komödie des Daseins sich selber noch nicht "bewußt geworden" - einstweilen ist es immer noch die Zeit der

Tragodie, die Zeit der Moralen und Religionen. Was bedeutet das immer neue Erscheinen jener Stifter der Moralen und Religionen, jener Urheber des Kampfes um sittliche Schätzungen, jener Lehrer der Gewissens= bisse und der Keligionskriege? Was bedeuten diese Helben auf dieser Bühne? — benn es waren bisher die Belben berfelben, und alles Übrige, zeitweilig allein Sichtbare und Allzunahe, hat immer nur zur Vorbereitung diefer Helden gedient, sei es als Maschinerie und Coulisse oder in der Rolle von Vertrauten und Kammerdienern. (Die Poeten zum Beispiel waren immer die Kammerdiener irgend einer Moral.) — Es versteht sich von felber, daß auch diese Tragoden im Interesse ber Art arbeiten, wenn sie auch glauben mögen, im Interesse Gottes und als Sendlinge Gottes zu arbeiten. Auch sie fordern das Leben der Gattung, indem sie den Glauben an das Leben fördern. "Es ift werth zu leben — so ruft ein Jeder von ihnen —, es hat etwas auf sich mit diesem Leben, das Leben hat etwas hinter sich, unter sich, nehmt euch in Acht!" Jener Trieb, welcher in den höchsten und gemeinsten Menschen gleichmäßig waltet, der Trieb der Art=Erhaltung, bricht von Zeit zu Zeit als Vernunft und Leidenschaft des Geistes hervor; er hat dann ein glänzendes -Gefolge von Gründen um sich und will mit aller Gewalt vergeffen machen, daß er im Grunde Trieb Instinkt Thorheit Grundlosigkeit ist. Das Leben soll geliebt werden, denn! Der Mensch soll sich und seinen Nächsten fördern, denn! Und wie alle diese Soll's und Denn's heißen und in Zukunft noch heißen mögen! Damit das, was nothwendig und immer, von sich aus und ohne allen Zweck geschieht, von jetzt an auf einen Zweck hin gethan erscheine und dem Menschen als Vernunft und lettes Gebot einleuchte — dazu tritt der ethische Lehrer auf, als der Lehrer vom "Zweck des Dafeins"; dazu erfindet er ein zweites und anderes Dasein und hebt mittelst seiner neuen Mechanik dieses alte gemeine Dasein aus seinen alten gemeinen Angeln. Ja! Er will durchaus nicht, daß wir über das Dasein lachen, noch auch über uns — noch auch über ihn; für ihn ist Einer immer Einer, etwas Erstes und Letztes und Ungeheures, für ihn giebt es keine Art, keine Summen, keine Nullen. Wie thöricht und schwärmerisch auch seine Erfindungen und Schätzungen sein mögen, wie sehr er den Gang der Natur verkennt und ihre Bedingungen verleugnet: — und alle Ethiken waren zeither bis zu bem Grade thöricht und widernatürlich, daß an jeder von ihnen die Menschheit zu Grunde gegangen sein würde, falls sie sich der Menschheit bemächtigt hätte
— immerhin! jedesmal wenn "der Held" auf die Bühne trat, wurde etwas Neues erreicht, das schauerliche Gegenstück des Lachens, jene tiese Erschütterung vieler Einzelner bei dem Gedanken: "Ja, es ist werth zu leben! Ja, ich din werth zu leben!" — das Leben und ich und du und wir Alle mit einander wurden uns wieder einmal für einige Zeit intereffant. — Es ift nicht zu leugnen, daß auf die Dauer über jeden Ginzelnen dieser großen Zwecklehrer bisher das Lachen und die Vernunft und die Natur Herr geworden ist: die kurze Tragodie gieng schließlich immer in die ewige Romodie des Daseins über und zurück, und die "Wellen unzäh-ligen Gelächters" — mit Üschylus zu reden — müssen zuletzt auch über den größten dieser Tragöden noch hinwegschlagen. Aber bei alle diesem corrigirenden Lachen ist im Ganzen doch durch dies immer neue Erscheinen jener Lehrer vom Zweck des Daseins die

menschliche Natur verändert worden — sie hat jest ein Bedürsniß mehr, eben das Bedürsniß nach dem immer neuen Erscheinen solcher Lehrer und Lehren vom "Zweck". Der Mensch ist allmählich zu einem phantastischen Thiere geworden, welches eine Eristenz-Bedingung mehr als jedes andre Thier zu ersüllen hat: der Mensch muß von Zeit zu Zeit glauben, zu wissen, warum er existirt, seine Gattung kann nicht gedeihen ohne ein periodisches Zutrauen zu dem Leben! Und immer wieder wird von Zeit zu Zeit das menschliche Geschlecht dekretiren: "es giedt etwas, über das absolut nicht mehr gelacht werden dars!" Und der vorsichtigste Menschenstreund wird hinzussügen: "nicht nur das Lachen und die fröhliche Weisheit, sondern auch das Tragische mit all seiner erhabenen Unvernunft gehört unter die Mittel und Nothwendigkeiten der Art-Erhaltung!" — Und solglich! Folglich! Folglich! Oh versteht ihr mich, meine Brüder? Versteht ihr dieses neue Geset der Ebbe und Fluth? Auch wir haben unsere Zeit!

Das intellektuale Gewissen. — Ich mache immer wieder die gleiche Erfahrung und sträuße mich ebenso immer von Neuem gegen sie, ich will es nicht glauben, ob ich es gleich mit Händen greise: den Allermeisten fehlt das intellektuale Gewissen; ja es wollte mir oft scheinen, als ob man mit der Forderung eines solchen in den volkreichsten Städten einsam wie in der Wüste sei. Es sieht dich jeder mit fremden Augen an und handhabt seine Wage weiter, dies gut, jenes böse neunend; es macht niemandem

eine Schamröthe, wenn du merken läffest, daß diese Gewichte nicht vollwichtig sind, — es macht auch keine Empörung gegen dich: vielleicht lacht man über deinen Zweisel. Ich will sagen: die Allermeisten finden es nicht verächtlich, dies oder jenes zu glauben und darnach zu leben, ohne sich vorher der letten und sichersten Gründe für und wider bewußt worden zu sein und ohne sich auch nur die Mühe um solche Gründe hinterdrein zu 'geben, - die begabtesten Männer und die edelsten Frauen gehören noch zu diesen "Allermeisten". Was ist mir aber Gutherzigkeit, Feinheit und Genie, wenn der Mensch dieser Tugenden schlaffe Gefühle im Glauben und Urtheilen bei fich bulbet, wenn bas Berlangen nach Gewißheit ihm nicht als die innerfte Begierde und tieffte Noth gilt — als das, was die höheren Menschen von den niederen scheidet! Ich fand bei gewissen Frommen einen Haß gegen die Vernunft vor und war ihnen gut dafür: so verrieth sich doch wenigstens noch das bose intellektuale Gewissen! Aber inmitten dieser rerum concordia discors und der ganzen wunder= vollen Ungewißheit und Vieldeutigkeit des Daseins ftehen und nicht fragen, nicht gittern vor Begierde und Lust des Fragens, nicht einmal den Fragenden haffen, vielleicht gar noch an ihm sich matt ergetzen bas ift es, was ich als verächtlich empfinde, und diefe Empfindung ist es, nach der ich zuerst bei Jedermann suche: — irgend eine Narrheit überredet mich immer wieder, jeder Mensch habe diese Empfindung, als Mensch. Es ist meine Art von Ungerechtigkeit.

3.

Edel und Gemein. — Den gemeinen Naturen erscheinen alle edlen, großmuthigen Gefühle als unzweck-

mäßig und beshalb zu allererft als unglaubwürdig: fie awinkern mit den Augen, wenn sie von dergleichen hören, und scheinen sagen zu wollen "es wird wohl irgend ein guter Vortheil dabei sein, man kann nicht durch alle Wände sehen": — sie sind argwöhnisch gegen den Edlen, als ob er den Vortheil auf Schleichwegen suche. Werden sie von der Abwesenheit selbstischer Absichten und Gewinnste allzu deutlich überzeugt, so gilt ihnen der Edle als eine Art von Narren: sie verachten ihn in seiner Freude und lachen über den Glanz seiner Augen. "Wie kann man sich darüber freuen im Nachtheil zu sein, wie kann man mit offnen Augen in Nachtheil gerathen wollen! Es muß eine Krankheit der Vernunft mit der edlen Affektion verbunden sein" — so denken sie und blicken geringschätzig dabei: wie sie die Freude geringschätzen, welche der Irrsinnige von seiner sixen Idea her hat. Die gemeine Natur ist dadurch ausgezeichnet, daß sie ihren Vortheil unverrückt im Auge behält und daß dies Denken an Zweck und Vortheil selbst stärker als die stärksten Triebe in ihr ist: sich durch seine Triebe nicht zu unzweckmäßigen Handlungen verleiten lassen — das ist ihre Weisheit und ihr Selbstgefühl. Im Vergleich mit ihr ist die höhere Natur die unvernünftigere: — denn der Edle Großmüthige Aufopfernde unterliegt in der That seinen Trieben, und in seinen besten Augenblicken pausirt seine Bernunft. Ein Thier, das mit Lebensgesahr seine Jungen beschützt oder, in der Zeit der Brunst, dem Weibchen auch in den Tod solgt, denkt nicht an die Gesahr und den Tod, seine Bernunft pausirt ebenfalls, weil die Lust an seiner Brut oder an dem Weibchen und die Furcht, dieser Lust beraubt zu werden, es ganz beherrschen; es wird dümmer, als es sonst ist, gleich dem Eblen und Großmüthigen.

Diefer besitzt einige Lust= und Unlust=Gefühle in solcher Stärke, daß der Intellekt dagegen schweigen oder sich zu ihrem Dienste hergeben muß: es tritt dann bei ihm das Herz in den Kopf und man spricht nunmehr von "Leidenschaft". (Hier und da kommt auch wohl der Gegensatz dazu und gleichsam die "Umkehrung der Leidenschaft" vor, zum Beispiel bei Fontenelle, dem jemand einmal die Hand auf das Herz legte, mit den Worten: "Was Sie da haben, mein Theuerster, ist auch Gehirn.") Die Unvernunft oder Quervernunft der Leiden= schaft ist es, die der Gemeine am Edlen verachtet, zumal wenn diese sich auf Objekte richtet, deren Werth ihm ganz phantastisch und willfürlich zu sein scheint. Er ärgert sich über ben, welcher der Leidenschaft des Bauches unterliegt, aber er begreift doch den Reiz, welcher hier den Thrannen macht; aber er begreift es nicht, wie man zum Beispiel einer Leidenschaft der Erkenntniß zu Liebe seine Gesundheit und Ehre auf's Spiel setzen könne. Der Geschmack ber höheren Natur richtet sich auf Ausnahmen, auf Dinge, die gewöhnlich falt laffen und feine Sußigkeit zu haben scheinen; bie höhere Natur hat ein singuläres Werthmaaß. Dazu ist sie meistens des Glaubens, nicht ein singuläres Werthmaaß in ihrer Idiosynkrasie des Geschmacks zu haben, fie fest vielmehr ihre Werthe und Unwerthe als die überhaupt gültigen Werthe- und Unwerthe an, und geräth damit in's Unverständliche und Unpraktische. Es ift sehr selten, daß eine höhere Natur so viel Vernunft übrig behält, um Alltags = Menschen als solche verstehen und zu behandeln: zu allermeist glaubt sie an ihre Leidenschaft als an die verborgen gehaltene Leiden= schaft aller und ist gerade in diesem Glauben voller Bluth und Beredsamkeit. Wenn nun folche Ausnahme=

Menschen sich selber nicht als Ausnahmen sühlen, wie sollten sie jemals die gemeinen Naturen verstehen und die Regel billig abschäßen können! — und so reden auch sie von der Thorheit, Zweckwidrigkeit und Phantasterei der Menschheit, voller Verwunderung, wie toll die Welt lause und warum sie sich nicht zu dem bekennen wolle, was "ihr noth thue". — Dies ist die ewige Ungerechtigkeit der Edlen.

4.

Das Arterhaltende. — Die stärksten und bösesten Geister haben bis jetzt die Menschheit am meisten vorwärts gebracht: sie entzündeten immer wieder die einschlafenden Leidenschaften — alle geordnete Gesellschaft — schläfert die Leidenschaften ein —, sie weckten immer wieder den Sinn der Vergleichung, des Widerspruchs. der Luft am Neuen, Gewagten, Unerprobten, sie zwangen die Menschen, Meinungen gegen Meinungen, Musterbilder gegen Musterbilder zu stellen. Mit den Waffen, mit Umsturz der Grenzsteine, durch Verletzung der Pietäten zumeist: aber auch durch neue Religionen und Moralen! Dieselbe "Bosheit" ist in jedem Lehrer und Prediger des Neuen, welche einen Eroberer verrufen macht, — wenn fie auch sich sciner äußert, nicht sogleich die Muskeln in Bewegung setzt und eben deshalb auch nicht so verrusen macht! Das Neue ist aber unter allen Umständen das Böse, als das, was erobern, die alten Grenzsteine und die alten Pietäten umwersen will; und nur das Alte ist das Gute! Die guten Menschen jeder Zeit sind die, welche die alten Gedanken in die Tiefe graben und mit ihnen Frucht tragen, die Ackerbauer des Geistes. Aber jedes Land wird endlich ausgenützt, und immer wieder nuß die Pssugschar des Bösen kommen. — Es giebt

jest eine gründliche Irrlehre der Moral, welche namentlich in England sehr geseiert wird: nach ihr sind die Urtheile "gut" und "böse" die Aufsammlung der Ersahrungen über "Zweckmäßig" und "Unzweckmäßig"; nach ihr ist das "gut" Genannte das Arterhaltende, das "bös" Genannte aber das der Art Schädliche. In Wahrheit sind aber die bösen Triebe in ebenso hohem Grade zweckmäßig arterhaltend und unentbehrlich wie die guten: — nur ist ihre Funktion eine verschiedene.

5.

Unbedingte Pflichten. — Alle Menschen, welche fühlen, daß sie die stärksten Worte und Klänge, die beredteften Gebärden und Stellungen nöthig haben, um überhaupt zu wirken, Revolutions-Politiker, Socialisten, Bufprediger mit und ohne Christenthum, bei denen Allen es feine halben Erfolge geben darf: alle Diese reden von "Pflichten", und zwar immer von Pflichten mit dem Charafter des Unbedingten — ohne solche hätten sie kein Recht zu ihrem großen Pathos: das wiffen sie recht wohl! So greifen sie nach Philosophien der Moral, welche irgend einen kategorischen Imperativ predigen, ober sie nehmen ein gutes Stück Religion in sich hinein, wie dies zum Beispiel Mazzini gethan hat. Beil sie wollen, daß ihnen unbedingt vertraut werde, haben sie zuerst nöthig, daß sie sich selber unbedingt vertrauen, auf Grund irgend eines letten indiskutablen und an sich erhabenen Gebotes, als deffen Diener und Werkzeuge sie sich fühlen und ausgeben möchten. Hier haben wir die natürlichsten und meistens sehr einflugreichen Gegner der moralischen Aufklärung und Stepfis: aber fie find selten. Dagegen giebt es eine sehr umfängliche Rlasse

bieser Gegner überall dort, wo das Interesse die Unterwerfung lehrt, während Ruf und Ehre die Unterwerfung zu verbieten scheinen. Wer sich entwürdigt fühlt bei dem Gedanken, das Werkzeug eines Fürsten oder einer Partei und Sekte oder gar einer Geldmacht zu sein, zum Beispiel als Abkömmling einer alten stolzen Familie, aber eben dies Werkzeug sein will oder sein muß, vor sich und vor der Öffentlichkeit, der hat pathetische Principien nöthig, die man jederzeit in den Mund nehmen kann: — Pricipien eines unbedingten Sollens, welchen man sich ohne Beschämung unterwerfen und unterworfen zeigen darf. Alle seinere Servilität hält am kategorischen Imperativ sest und ist der Todseind derer, welche der Pflicht den unbedingten Charakter nehmen wollen: so fordert es von ihnen der Anstand, und nicht nur der Anstand.

6.

Verlust an Würde. — Das Nachdenken ist um all seine Bürde der Form gekommen, man hat das Ceremoniell und die seierliche Gebärde des Nachdenkenden zum Gespött gemacht und würde einen weisen Mann alten Stils nicht mehr aushalten. Wir denken zu rasch, und unterwegs, und mitten im Gehen, mitten in Geschäften aller Art, selbst wenn wir an das Ernsthafteste denken; wir brauchen wenig Vorbereitung, selbst wenig Stille: — es ist als ob wir eine unaufhaltsam rollende Maschine im Kopfe heruntrügen, welche selbst unter den ungünstigsten Umständen noch arbeitet. Ehemals sah man es zedem an, daß er einmal denken wollte — es war wohl die Ausnahme! —, daß er zetzt weiser werden wollte und sich auf einen Gedanken gesaßt machte: man zog ein Gesicht dazu wie zu einem Gebet

und hielt den Schritt an; ja man stand stundenlang auf der Straße still, wenn der Gedanke "kam" — auf Einem oder auf zwei Beinen. So war es "der Sache würdig"!

7.

Etwas für Arbeitsame. — Wer jest aus ben moralischen Dingen ein Studium machen will, eröffnet sich ein ungeheures Feld der Arbeit. Alle Arten Passionen müssen durchgedacht, einzeln durch Zeiten Bölker große und kleine Einzelne versolgt werden; ihre ganze Vernunft und alle ihre Werthschätzungen und Beleuchstungen der Dinge sollen an's Licht hinaus! Bisher hat alles das, was dem Dasein Farbe gegeben hat, noch keine Geschichte: oder wo gäbe es eine Geschichte der Liebe, der Habsucht, des Neides, des Gewissens, der Pietät, der Grausamkeit? Selbst eine vergleichende Geschichte des Rechtes, oder auch nur der Strafe, sehlt bieden verschiedung bisher vollständig. Hat man schon die verschiednen Eintheilungen des Tages, die Folgen einer regelmäßigen Festsetzung von Arbeit, Fest und Ruhe zum Gegenstand der Forschung gemacht? Kennt man die moralischen Wirkungen der Nahrungsmittel? Giebt es eine Philosophie der Ernährung? (Der immer wieder losbrechende Lärm für und wider den Begetarianismus beweist schon, daß es noch keine solche Philosophie giebt!) Sind die Erfahrungen über das Zusammenleben, zum Beispiel die Erfahrungen der Klöfter, schon gesammelt? Ift die Dialektik der Ehe und Freundschaft schon dargestellt? Die Sitten der Gelehrten, der Raufleute, Rünftler, Sand= werker — haben sie schon ihre Denker gefunden? Es ift so viel daran zu benken! Alles, was bis jetzt die Menschen als ihre "Existenz Bedingungen" betrachtet haben, und alle Vernunft, Leidenschaft und Aberglaube an dieser Betrachtung — ist dies schon zu Ende erforscht? Allein die Beobachtung des verschiedenen Wachsthums, welches die menschlichen Triebe je nach dem verschiedenen moralischen Klima gehabt haben und noch haben könnten, giebt schon zu viel der Arbeit für den Arbeitsamsten; es bedarf ganzer Geschlechter und planmäßig zusammenarbeitender Geschlechter von Gelehrten, um hier die Gesichtspunkte und das Material zu erschöpfen. Dasselbe gilt von der Nachweisung der Gründe sür die Verschiedenheit des moralischen Klima's ("weshalb leuchtet hier diese Sanne eines marchischen Krundurtheise leuchtet hier diese Sonne eines moralischen Grundurtheils und Hauptwerthmessers — und dort jene?"). Und wieder eine neue Arbeit ist es, welche die Frrthümlichkeit aller dieser Gründe und das ganze Wesen des bisherigen moralischen Urtheils feststellt. Gesetzt, alle diese Arbeiten seien gethan, so trate die heikeligste aller Fragen in ben Vordergrund: ob die Wiffenschaft im Stande fei, Biele bes Handelns zu geben, nachdem fie bewiesen hat, daß sie solche nehmen und vernichten kann, und dann würde ein Experimentiren am Plate sein, an dem jede Art von Hervismus sich befriedigen könnte, ein Jahrhunderte langes Experimentiren, welches alle großen Arbeiten und Aufopferungen ber bisherigen Geschichte in Schatten stellen könnte. Bisher hat Die Wiffenschaft ihre Cyklopen=Bauten noch nicht gebaut; auch dafür wird die Zeit kommen!

8.

unbewußte Tugenden. — Alle Eigenschaften eines Menschen, deren er sich bewußt ist — und namentlich, wenn er beren Sichtbarkeit und Evidenz auch

für seine Umgebung voraussett -, stehen unter gang andern Gesetzen der Entwicklung als jene Eigenschaften, welche ihm unbekannt oder schlechtbekannt sind und die sich auch vor dem Auge des seineren Beobachters durch ihre Feinheit verbergen und wie hinter das Nichts zu verstecken wissen. So steht es mit den feinen Stulpturen auf den Schuppen der Reptilien: es würde ein Frrthum jein, in ihnen einen Schmuck ober eine Waffe zu vermuthen — denn man sieht sie erst mit dem Mikrostop, also mit einem so künstlich verschärften Auge, wie es ähnliche Thiere, für welche es etwa Schmuck oder Waffe zu bedeuten hätte, nicht besitzen! Unsere sichtbaren moralischen Qualitäten, und namentlich unsere sichtbar geglaubten, gehen ihren Gang — und die unsichtbaren ganz gleichnamigen, welche uns in Hinsicht auf Andere weder Schmuck noch Waffe sind, gehen auch ihren Gang: einen ganz andern wahrscheinlich, und mit Linien und Feinheiten und Stulpturen, welche vielleicht einem Gotte mit einem göttlichen Mikrossope Vergnügen machen könnten. fönnten Wir haben zum Beispiel unsern Fleiß, unsern Chrgeiz, unsern Scharfsinn: alle Welt weiß darum —, und außerdem haben wir wahrscheinlich noch einmal unsern Fleiß, unsern Ehrgeiz, unsern Scharffinn: aber für diese unsere Reptilien-Schuppen ist das Mikroskop noch nicht erfunden! — Und hier werden die Freunde der instinktiven Moralität sagen: "Bravo! Er hält wenigstens unbewußte Tugenden für möglich, — das genügt uns!" - Dh ihr Genügsamen!

9.

Unsere Eruptionen. — Unzähliges, was sich die Menscheit auf früheren Stufen aneignete, aber fo

schwach und embryonisch, daß es niemand als angeeignet wahrzunehmen wußte, stößt plöglich, lange darauf, vielleicht nach Jahrhunderten, an's Licht: es ist inzwischen start und reif geworden. Manchen Zeitaltern scheint dies oder jenes Talent, diese oder jene Tugend ganz zu fehlen, wie manchen Menschen: aber man warte nur bis auf die Entel und Entelstinder, wenn man Zeit hat zu warten, — sie bringen das Innere ihrer Großväter an die Sonne, jenes Innere, von dem die Großväter selbst noch nichts wußten. Oft ist schon der Sohn der Verräther seines Vaters: dieser versteht sich selber besser, seit er seinen Sohn hat. Wir haben Alle verborgene Gärten und Pflanzungen in uns; und, mit einem andern Gleichniffe, wir find Alle wachsende Bulkane, die ihre Stunde ber Eruption haben werden: - wie nah aber oder wie fern diese ist, das freilich weiß niemand, selbst "ber liebe Gott" nicht.

# 10.

Eine Art von Atavismus. — Die seltnen Menschen einer Zeit verstehe ich am liebsten als plötzlich auftauchende Nachschößlinge vergangener Eulturen und deren Kräften: gleichsam als den Atavismus eines Bolks und seiner Gesittung: — so ist wirklich etwas noch an ihnen zu verstehen! Setzt erscheinen sie fremd, selten, außerordentlich: und wer diese Kräfte in sich fühlt, hat sie gegen eine widerstrebende andere Welt zu pflegen, zu vertheidigen, zu ehren, großzuziehn: und so wird er damit entweder ein großer Mensch oder ein verrückter und absonderlicher, sosen er überhaupt nicht bei Zeiten zu Grunde geht. Ehedem waren diese seltnen Eigenschaften gewöhnlich und galten solglich als gemein:

sie zeichneten nicht aus. Vielleicht wurden sie gesordert, vorausgesett; es war unmöglich, mit ihnen groß zu werden, und schon deshalb, weil die Gesahr sehlte, mit ihnen auch toll und einsam zu werden. — Die erhaltenden Geschlechter und Kasten eines Volkes sind es vornehmlich, in denen solche Nachschläge alter Triebe vorkommen, während keine Wahrscheinlichkeit sür solchen Atavismus ist, wo Kassen Gewohnheiten Werthschätzungen zu rasch wechseln. Das Tempo bedeutet nämlich unter den Kräften der Entwicklung bei Bölkern ebensoviel wie bei der Musik; für unsern Fall ist durchaus ein Andante der Entwicklung nothwendig, als das Tempo eines leidenschaftlichen und langsamen Geistes: — und der Art ist ja der Geist conservativer Geschlechter.

# 11.

Das Bewußtsein. — Die Bewußtheit ist die letzte und späteste Entwicklung des Organischen und folglich auch das Unsertigste und Unkräftigste daran. Aus der Bewußtheit stammen unzählige Fehlgriffe, welche machen, daß ein Thier, ein Mensch zu Grunde geht, früher als es nöthig wäre, — "über das Geschick", wie Homer sagt. Wäre nicht der erhaltende Verband der Instinkte so überaus viel mächtiger, diente er nicht im Ganzen als Regulator: an ihrem verkehrten Urtheilen und Phantasiren mit offnen Augen, an ihrer Ungründslichseit und Leichtgläubigkeit, kurz eben an ihrer Bewußtheit müßte die Menschheit zu Grunde gehen: oder vielmehr, ohne Ienes gäbe es diese längst nicht mehr! Bevor eine Funktion ausgebildet und reif ist, ist sie eine Gesahr des Organismus: gut, wenn sie so lange tüchtig tyrannisirt wird! So wird die Bewußtheit tüchtig

tyrannifirt - und nicht am wenigsten von dem Stolze darauf! Man benkt, hier sei ber Kern des Menschen; sein Bleibendes, Ewiges, Lettes, Ursprünglichstes! Man hält die Bewußtheit für eine feste gegebne Größe! Leugnet ihr Wachsthum, ihre Intermittenzen! Nimmt sie als "Einheit des Organismus"! — Diese lächerliche Überschätzung und Verkennung des Bewußtseins hat die große Nüglichkeit zur Folge, daß damit eine allzuschnelle Ausbildung desselben verhindert worden ist. Weil die Menschen die Bewußtheit schon zu haben glaubten, haben sie sich wenig Mühe barum gegeben, sie zu erwerben, — und auch jett noch steht es nicht anders! Es ist immer noch eine ganz neue und eben erst dem menschlichen Auge aufdämmernde, kaum noch deutlich erkennbare Aufgabe, das Wiffen sich einzuverleiben und instinktiv zu machen, — eine Aufgabe, welche nur von benen gesehen wird, die begriffen haben, daß bisher nur unfere Frrthümer uns einverleibt waren und daß alle unfre Bewußtheit sich auf Frrthumer bezieht!

#### 12.

Vom Ziele der Wissenschaft. — Wie? Das letzte Ziel der Wissenschaft sei, dem Menschen möglichst viel Lust und möglichst wenig Unlust zu schaffen? Wie, wenn nun Lust und Unlust so mit einem Stricke zusammengeknüpft wären, daß, wer möglichst viel von der einen haben will, auch möglichst viel von der andern haben muß — daß, wer das "Himmelhochstauchzen" lernen will, sich auch für das "Zums Todesbetrübt" bereit halten muß? Und so steht es vielleicht! Die Stoiker glaubten wenigstens, daß es so stehe, und waren consequent, als sie nach möglichst wenig Lust

begehrten, um möglichst wenig Unlust vom Leben zu haben. (Wenn man den Spruch im Munde führte: "Der Tugendhafte ist der Glücklichste", so hatte man in ihm sowohl ein Aushängeschild der Schule für die große Masse, als auch eine casuistische Feinheit für die Feinen.) Auch heute noch habt ihr die Wahl: entweder möglichst wenig Unluft, furz Schmerzlofigfeit - und im Grunde dürften Socialisten und Politifer aller Parteien ihren Leuten ehrlicher Weise nicht mehr verheißen ober möglichst viel Unluft als Preis für das Wachsthum einer Fülle von feinen und bisher selten gekofteten Luften und Freuden! Entschließt ihr euch für das Erstere, wollt ihr also die Schmerzhaftigkeit der Menschen herabdrücken und vermindern, nun, so müßt ihr auch ihre Fähigkeit zur Freude herabdruden und vermindern. In der That kann man mit der Wissenschaft das eine wie das andre Ziel fördern! Bielleicht ist sie jett noch bekannter wegen ihrer Kraft, den Menschen um seine Freuden zu bringen und ihn fälter, statuenhafter, stoischer zu machen. Aber sie könnte auch noch als die große Schmerzbringerin entbeckt werden — und dann würde vielleicht zugleich ihre Gegenkraft entbeckt fein, ihr ungeheures Bermögen, neue Sternenwelten der Freude auflenchten zu laffen!

### 13.

Zur Lehre vom Machtgefühl. — Mit Wohlthun und Wehethun übt man seine Macht an Andern aus mehr will man dabei nicht! Mit Wehethun an Solchen, denen wir unsere Macht erst fühlbar machen müfsen; denn der Schmerz ist ein viel empfindlicheres Mittel dazu als die Lust: — der Schmerz fragt immer nach der

Ursache, während die Lust geneigt ist, bei sich selber stehen zu bleiben und nicht ruchwärts zu schauen. Mit Wohlthun und Wohlwollen an Solchen, die irgendwie schon von uns abhängen (das heißt gewohnt sind, an uns als ihre Ursachen zu benken); wir wollen ihre Macht mehren, weil wir so die unsere mehren, oder wir wollen ihnen den Vortheil zeigen, den es hat, in unserer Macht zu stehen, — so werden sie mit ihrer Lage zufriedener und gegen die Feinde unferer Macht feindseliger und tampfbereiter sein. Db wir beim Wohl- oder Wehethun. Opfer bringen, verändert den letten Werth unserer Handlungen nicht; selbst wenn wir unser Leben daran setzen, wie der Märtyrer zu Gunsten seiner Kirche, — es ift ein Opfer, gebracht unferm Berlangen nach Macht ober zum Zweck der Erhaltung unseres Machtgefühls. Wer da empfindet "ich bin im Besitz der Wahrheit", wie viele Besithumer läßt der nicht fahren, um diese Empfindung zu retten! Bas wirft er nicht Mes über Bord, um sich "oben" zu erhalten — das heißt über den Andern, welche der "Wahrheit" ermangeln! Gewiß ift der Zustand, wo wir wehethun, selten so angenehm, so ungemischt-angenehm, wie der, in welchem wir wohlthun, — es ist ein Zeichen, daß uns noch Macht fehlt, oder verräth den Verdruß über diese Armut, es, bringt neue Gefahren und Unsicherheiten für unsern vorhan= denen Besitz von Macht mit sich und umwölft unsern Horizont durch die Aussicht auf Rache, John, Strafe, Mißerfolg. Nur für die reizbarften und begehrlichsten Menschen des Machtgefühls mag es luftvoller sein, dem Widerstrebenden das Siegel der Macht aufzudrücken; für solche, denen der Anblick des bereits Unterworfnen (als welcher der Gegenstand des Wohlwollens ist) Laft und Langeweile macht. Es kommt barauf an, wie man

gewöhnt ift, sein Leben zu würzen; es ift eine Sache des Geschmacks, ob man lieber den langsamen oder den plöglichen, den sicheren oder den gefährlichen und verwegenen Machtzuwachs haben will, — man sucht diese oder jene Würze immer nach seinem Temperamente. Eine leichte Beute ist stolzen Naturen etwas Verächtliches, sie empfinden ein Wohlgefühl erft beim Anblick un= gebrochener Menschen, welche ihnen feind werden könnten, und ebenso beim Anblick aller schwer zugänglichen Besitzthümer; gegen den Leidenden sind sie oft hart, denn er ift ihres Strebens und Stolzes nicht werth, — aber um so verbindlicher zeigen fie sich gegen die Gleichen, mit denen ein Kampf und Ringen jedenfalls ehrenvoll ware, wenn sich einmal eine Gelegenheit bagu finden follte. Unter dem Wohlgefühle diefer Perfpettive haben sich die Menschen der ritterlichen Kaste gegen einander an eine ausgesuchte Höflichkeit gewöhnt. — Mitleid ist das angenehmste Gefühl bei Solchen, welche wenig stolz find und keine Aussicht auf große Eroberungen haben: für sie ist die leichte Beute — und das ist jeder Leidende — etwas Entzückendes. Man rühmt das Mitleid als die Tugend der Freudenmädchen.

### 14.

Was Alles Liebe genannt wird. — Habsucht und Liebe: wie verschieden empfinden wir bei jedem dieser Worte! — und doch könnte es derselbe Trieb sein, zweimal benannt, das eine Mal verunglimpft vom Standpunkte der bereits Habenden aus, in denen der Trieb etwas zur Ruhe gekommen ist, und die nun für ihre "Habe" fürchten; das andere Mal vom Standpunkte der Unbefriedigten Durstigen aus, und daher verherrlicht

als "gut". Unsere Nächstenliebe — ist sie nicht ein Drang nach neuem Eigenthum? Und ebenso unstre Liebe zum Wissen, zur Wahrheit? und überhaupt all jener Drang nach Neuigkeiten? Wir werden des Alten, sicher Besessen auß; selbst die schönste Landschaft, in der wir drei Monate leben, ist unsere Liebe nicht mehr gewiß, und irgend eine fernere Küste reizt unser Habsucht an: der Besitz wird durch das Besitzen zumeist geringer. Unsere Lust an und selber will sich so aufrecht erhalten, daß sie immer wieder etwas Neues in und selber verwandelt, — das eben heißt Besitzen. Sines Besitzen überdrüssig werden, das ist: unser selber überdrüssiss überdrüssig werden, das ist: unser selber überdrüssig werden. (Man kann auch am Zuviel leiden, — auch die Begierde wegzuwerfen, auszutheilen kann sich den Ehrennamen "Liebe" zulegen.) Wenn wir jemanden leiden sehen, so benützen wir gerne die jetzt gebotene Gelegenheit, Besitz von ihm zu ergreisen; dies thut zum Besipiel der Wohlthätige und Mitseidige, auch er nennt die in ihm erweckte Begierde nach neuem Besitz "Liebe" und hat seine Lust dabei wie bei einer neuen ihm winkenden Eroberung. Um deutlichsten aber verräth sich die Liebe der Geschlechter als Drang nach Sigenthum: der Liebende will den unbedingten Meinsbesitz der will allein geliebt sein und als das Höchste und Besehrensmertheste in der andern Seele wie ihren Leib, er will allein geliebt sein und als das Höchste und als "gut". Unsere Nächstenliebe — ist sie nicht ein will allein geliebt sein und als das Höchste und Begehrenswertheste in der andern Seele wohnen und herrschen. Erwägt man, daß dies nichts Anderes heißt als alle Welt von einem koftbaren Gute Glücke und Genuffe ausschließen: erwägt man, daß der Liebende auf die Berarmung und Entbehrung aller anderen Mitbewerber ausgeht und zum Drachen seines goldenen

Hortes werden möchte, als der rücksichtsloseste und selbstfüchtigste aller "Eroberer" und Ausbeuter: erwägt man endlich, daß dem Liebenden selber die ganze andere Welt gleichgültig, blaß, werthloß erscheint und er jedes Opfer zu bringen, jede Ordnung zu stören, jedes Interesse hintennach zu setzen bereit ist: so wundert man sich in der That, daß diese wilde Habsucht und Ungerechtigkeit der Geschlechtsliebe dermaaßen verherrlicht und vergöttlicht worden ist, wie zu allen Zeiten geschehen, ja daß man aus dieser Liebe den Begriff Liebe als den Gegensatz des Egoismus hergenommen hat, während sie vielleicht gerade der unbesangenste Ausdruck des Egoismus ist. Hier haben offenbar die Nichtbesitzenden und Begehrenden den Sprachgebrauch gemacht, — es gab wohl ihrer immer zu viele. Solche, welchen auf diesem Bereiche viel Besitz und Sättigung gegönnt war, haben wohl hier und da ein Wort vom "wüthenden Dämon" fallen laffen, wie jener liebenswürdigfte und geliebtefte aller Athener, Sophokles: aber Eros lachte jederzeit über solche Lästerer — es waren immer gerade seine größten Lieblinge. — Es giebt wohl hier und da auf Erden eine Art Fortsetzung der Liebe, bei der jenes habsüchtige Berlangen zweier Personen nach einander einer neuen Begierde und Habsucht, einem gemeinsamen höheren Durste nach einem über ihnen stehenden Ideale, gewichen ist: aber wer kennt diese Liebe? wer hat sie erlebt? Ihr rechter Name ift Freundschaft.

# 15.

Aus der Ferne. — Dieser Berg macht die ganze Gegend, die er beherrscht, auf alle Weise reizend und bedeutungsvoll: nachdem wir dies uns zum hundertsten

Male gesagt haben, sind wir so unvernünstig und so bankbar gegen ihn gestimmt, daß wir glauben, er, der Geber dieses Reizes, müsse selber das Reizvollste der Gegend sein — und so steigen wir auf ihn hinauf und sind enttäuscht. Plöglich ift er selber, und die ganze Landschaft um uns, unter uns, wie entzaubert; wir hatten vergessen, daß manche Größe, wie manche Güte, nur auf eine gewisse Distanz hin gesehn werden will, und durchaus von unten, nicht von oben, — so allein wirkt sie. Vielleicht kennst du Menschen in deiner Nähe, die sich selber nur aus einer gewissen Ferne ansehen dürsen, um sich überhaupt erträglich oder anziehend und kraftgebend zu sinden; die Selbsterkenntniß ist ihnen zu widerrathen.

### 16.

Über den Steg. — Im Verkehre mit Personen, welche gegen ihre Gefühle schamhaft sind, muß man sich verstellen können; sie empfinden einen plötslichen Haß gegen den, welcher sie auf einem zärtlichen oder schwärmerischen und hochgehenden Gefühle ertappt, wie als ob er ihre Heimlichkeiten gesehn habe. Will man ihnen in solchen Augenblicken wohlthun, so mache man sie lachen oder sage irgend eine kalte scherzhafte Bosheit: — ihr Gefühl erfriert dadei, und sie sind ihrer wieder mächtig. Doch ich gebe die Moral vor der Geschichte. — Wir sind und Ein Mal im Leben so nahe gewesen, daß nichts unsere Freunds und Bruderschaft mehr zu hemmen schien und nur noch ein kleiner Steg zwischen und war. Indem du ihn eben betreten wolltest, fragte ich dich: "willst du zu mir über den Steg?" — aber da wolltest du nicht mehr; und als ich nochmals dat, schwiegst du. Seitdem sind Berge und reißende

Ströme, und was nur trennt und fremd macht, zwischen uns geworfen, und wenn wir auch zu einander wollten, wir könnten es nicht mehr! Gebenkst du aber jetzt jenes kleinen Steges, so haft du nicht Worte mehr — nur noch Schluchzen und Verwunderung.

# 17.

Seine Armut motiviren. — Wir können freilich durch kein Kunststück auß einer armen Tugend eine reiche, reichsließende machen, aber wohl können wir ihre Armut schön in die Nothwendigkeit umdeuten, so daß ihr Anblick uns nicht mehr wehethut und wir ihrethalben dem Fatum keine vorwurfsvollen Gesichter machen. So thut der weise Gärtner, der das arme Wässerchen seines Gartens einer Quellnymphe in den Arm legt und also die Armut motivirt: — und wer hätte nicht gleich ihm die Nymphen nöthig!

### 18.

Antiker Stolz. — Die antike Färbung der Vornehmheit fehlt und, weil unserm Gefühle der antike Sklave sehlt. Ein Grieche edler Abkünft fand zwischen seiner Höhen zwischen Letten Niedrigkeit solche ungeheure Zwischen-Stusen und eine solche Ferne, daß er den Sklaven kaum noch deutlich sehen konnte: selbst Plato hat ihn nicht ganz mehr gesehen. Anders wir, gewöhnt wie wir sind an die Lehre von der Gleichheit der Wenschen, wenn auch nicht an die Gleichheit selber. Sin Wesen, das nicht über sich selber verfügen kann und dem die Muße sehlt, — das gilt unsern Auge noch keineswegs als etwas Verächtliches; es ist von derlei Sklavenhaftem vielleicht zu viel an Jedem

von uns, nach den Bedingungen unserer gesellschaftlichen Ordnung und Thätigkeit, welche grundverschieden von denen der Alten sind. — Der griechische Philosoph gieng durch das Leben mit dem geheimen Gesühle, daß es viel mehr Sklaven gebe, als man vermeine — nämlich daß jedermann Sklave sei, der nicht Philosoph sei; sein Stolz schwoll über, wenn er erwog, daß auch die Mächtigsten der Erde unter diesen seinen Sklaven seien. Auch dieser Stolz ist uns fremd und unmöglich; nicht einmal im Gleichniß hat das Wort "Sklave" für uns seine volle Kraft.

#### 19.

Das Böse. — Prüfet das Leben der besten und fruchtbarsten Menschen und Völker und fragt euch, ob ein Baum, der stolz in die Höhe wachsen soll, des schlechten Wetters und der Stürme entbehren könne: ob Ungunst und Widerstand von Außen, ob irgend welche Arten von Haß, Eisersucht, Eigenstinn, Mißtrauen, Härte, Habgier und Gewaltsamkeit nicht zu den begünstigenden Umständen gehören, ohne welche ein großes Wachsthum selbst in der Tugend kaum möglich ist? Das Gist, an dem die schwächere Natur zu Erunde geht, ist für den Starken Stärkung — und er nennt es auch nicht Gist.

#### 20.

Würde der Thorheit. — Einige Jahrtausende weiter auf der Bahn des letzten Jahrhunderts! — und in Allem, was der Mensch thut, wird die höchste Klugsheit sichtbar sein: aber eben damit wird die Klugheit

alle ihre Bürde verloren haben. Es ist dann zwar nothwendig, klug zu sein, aber auch so gewöhnlich und so gemein, daß ein edlerer Geschmack diese Nothwendigkeit als eine Gemeinheit empfinden wird. Und ebenso wie eine Tyrannei der Wahrheit und Wissenschaft im Stande wäre, die Lüge hoch im Preise steigen zu machen, so könnte eine Tyrannei der Klugheit eine neue Gattung von Edelsinn hervortreiben. Edel sein — das hieße dann vielleicht: Thorheiten im Kopfe haben.

### 21.

An die Lehrer der Selbstlosigkeit. — Man nennt die Tugenden eines Menschen gut, nicht in Hinsicht auf die Wirkungen, welche sie für ihn felber haben, sondern in Hinsicht auf die Wirkungen, welche wir von ihnen für uns und die Gesellschaft voraussetzen: man ist von jeher im Lobe der Tugenden sehr wenig "selbstlos", sehr wenig "unegoistisch" gewesen! Sonst nämlich hätte man sehen müssen, daß die Tugenden (wie Fleiß Gehorsam Reuschheit Pietät Gerechtigkeit) ihren Inhabern meistens schädlich sind, als Triebe, welche allzu heftig und begehrlich in ihnen walten und von der Vernunft sich durchaus nicht im Gleichgewicht zu den andern Trieben halten laffen wollen. Wenn du eine Tugend haft, eine wirkliche, ganze Tugend (und nicht nur ein Triebchen nach einer Tugend!) — so bist du ihr Opfer! Aber der Nachbar lobt eben deshalb deine Tugend! Man lobt den Fleißigen, ob er gleich die Sehstraft seiner Augen oder die Ursprünglichkeit und Frische seines Geistes mit diesem Fleiße schädigt; man ehrt und bedauert den Jüngling, welcher fich "zu Schanden gearbeitet hat", weil man urtheilt: "Für das ganze Große

der Gesellschaft ift auch der Verluft des besten Einzelnen nur ein kleines Opfer! Schlimm, daß dies Opfer noth thut! Viel schlimmer freilich, wenn der Einzelne anders denken und seine Erhaltung und Entwicklung wichtiger nehmen sollte, als seine Arbeit im Dienste der Gesell= schaft!" Und so bedauert man diesen Jüngling, nicht um feiner selber willen, sondern weil ein ergebenes und gegen sich rücksichtsloses Werkzeug — ein sogenannter "braver Mensch" — durch diesen Tod der Gesellschaft verloren gegangen ist. Bielleicht erwägt man noch, ob es im Interesse ber Gesellschaft nüplicher gewesen sein würde, wenn er minder rücksichtsloß gegen sich gearbeitet und sich länger erhalten hätte, — ja man gesteht sich wohl einen Vortheil davon zu, schlägt aber jenen andern Vortheil, daß ein Opfer gebracht ist und die Gesinnung des Opferthiers sich wieder einmal augenscheinlich bestätigt hat, für höher und nachhaltiger an. Es ist also einmal die Werkzeug=Natur in den Tugenden, die eigentlich gelobt wird, wenn die Tugenden gelobt werden, und sodann der blinde in jeder Tugend waltende Trieb, welcher durch den Gesammt-Vortheil des Individuums sich nicht in Schranken halten läßt, kurz: die Unvernunft in der Tugend, vermöge deren das Einzelwesen sich zur Funktion bes Ganzen umwandeln läßt. Das Lob der Tugenden ist das Lob von etwas Privat-Schädlichem, das Lob von Trieben, welche dem Menschen seine edelste Selbstsucht und die Kraft zur höchsten Obhut über sich selber nehmen. - Freilich: zur Erziehung und gur Einverleibung tugendhafter Gewohnheiten kehrt man eine Reihe von Wirkungen der Tugend heraus, welche Tugend und Privat-Vortheil als verschwistert erscheinen lassen, und es giebt in der That eine solche Geschwisterschaft! Der blind wüthende Fleiß zum Beispiel, diese typische

Tugend eines Wertzeugs, wird bargeftellt als ber Beg zu Reichthum und Ehre und als das heilsamfte Gift gegen die Langeweile und die Leidenschaften: aber man verschweigt seine Gefahr, seine höchste Gefährlichkeit. Die Erziehung verfährt durchweg so: sie sucht den Einzelnen burch eine Reihe von Reizen und Vortheilen zu einer Denk= und Handlungsweise zu bestimmen, welche, wenn sie Gewohnheit, Trieb und Leidenschaft geworden ift, wider feinen letten Bortheil, aber "zum allgemeinen Besten" in ihm und über ihn herrscht. Wie oft sehe ich es, daß der blind wüthende Fleiß zwar Reichthümer und Ehre schafft, aber zugleich ben Organen die Feinheit nimmt, vermöge beren es einen Genuß an Reichthum und Ehren geben könnte, ebenso, daß jenes Hauptmittel gegen die Langeweile und die Leidenschaften zugleich die Sinne stumpf und den Geist widerspänstig gegen neue Reize macht. (Das fleißigste aller Zeitalter — unser Zeitalter — weiß aus seinem vielen Fleiße und Gelde nichts zu machen, als immer wieder mehr Geld und immer wieder mehr Fleiß: es gehört eben mehr Genie dazu, auszugeben, als zu erwerben! — Nun, wir werden unfre "Enkel" haben!) Gelingt die Erziehung, so ist jede Tugend des Einzelnen eine öffentliche Nütlichkeit und ein privater Nachtheil im Sinne des höchsten privaten Zieles, — wahrscheinlich irgend eine geistig-sinnliche Verkummerung ober gar der frühzeitige Untergang: man erwäge der Reihe-nach von diesem Gesichtspunkte aus die Tugend des Gehorsams, der Reuschheit, der Bietät, der Gerechtigkeit. Das Lob des Selbstlosen, Aufopfernden, Tugendhaften
— also desjenigen, der nicht seine ganze Kraft und Bernunft auf seine Erhaltung Entwicklung Erhebung Förderung Macht-Erweiterung verwendet, sondern in

Bezug auf sich bescheiden und gedankenlos, vielleicht sogar gleichgültig oder ironisch lebt, — dieses Lob ist jedenfalls nicht aus dem Geiste der Selbstlosigkeit entsprungen! Der "Nächste" lobt die Selbstlosigkeit, weil er durch sie Vortheile hat! Dächte der Nächste selber "selbstlos", so würde er jenen Abbruch an Kraft, jene Schädigung zu seinen Gunsten abweisen, der Entstehung solcher Neigungen entgegenarbeiten und vor Allem seine Selbstlosigkeit eben badurch bekunden, daß er bieselbe nicht gut nennte! - Hiermit ift ber Grundwiderspruch jener Moral angedeutet, welche gerade jett sehr in Ehren steht: die Motive zu dieser Moral stehen im Gegensat zu ihrem Princip! Das, womit sich diese Moral beweisen will, widerlegt sie aus ihrem Kriterium des Moralischen! Der Satz "du sollst dir selber entsagen und dich zum Opfer bringen" dürfte, um seiner eignen Moral nicht zuwiderzugehen, nur von einem Wesen dekretirt werden, welches damit selber seinem Vortheil entfagte und vielleicht in der verlangten Aufopferung der Einzelnen seinen eigenen Untergang herbeiführte. Sobald aber der Nächste (oder die Gesellschaft) den Altruismus um des Nugens willen anempfiehlt, wird ber gerade entgegengesette Sat "du follst den Vortheil, auch auf Unkosten alles Anderen, suchen" zur Amvendung gebracht, also in Einem Athem ein "Du sollst" und "Du follst nicht" gepredigt!

22.

L'ordre du jour pour le roi. — Der Tag beginnt: beginnen wir für diesen Tag die Geschäfte und Feste unsres allergnädigsten Herrn zu ordnen, der jest noch zu ruhen geruht. Seine Majestät hat heute schlechtes

Wetter: wir werben uns hüten, es schlecht zu nennen; man wird nicht vom Wetter reden — aber wir werden die Geschäfte heute etwas feierlicher und die Feste etwas festlicher nehmen, als sonst nöthig wäre. Seine Majestät wird vielleicht sogar frank sein: wir werden zum Frühstück die letzte gute Neuigkeit vom Abend präsentiren, die Ankunft des Herrn von Montaigne, der so angenehm über seine Krankheit zu scherzen weiß — er leidet am Stein. Wir werden einige Personen empfangen (Personen! — was würde jener alte aufgeblasene Frosch, der unter ihnen sein wird, sagen, wenn er dies Wort hörte! "Ich bin feine Person, wurde er sagen, sondern immer die Sache felber") — und der Empfang wird länger dauern, als irgend jemandem angenehm ift: Grund genug, von jenem Dichter zu erzählen, der auf seine Thure schrieb: "wer hier eintritt, wird mir eine Chre erweisen; wer es nicht thut — ein Vergnügen." — Dies heißt fürwahr eine Unhöflichkeit auf höfliche Manier sagen! Und vielleicht hat dieser Dichter für seinen Theil ganz Recht, unhöflich zu sein: man sagt, daß seine Verse besser seien als der Verse=Schmied. Nun, so mag er beffer seien als der Verse-Schmied. Nun, so mag er noch viele machen und sich selber möglichst der Welt entziehn: und das ist ja der Sinn seiner artigen Unart! Umgekehrt ist ein Fürst immer mehr werth als sein "Vers", selbst wenn — doch was machen wir? Wir plaudern, und der ganze Hof meint, wir arbeiteten schon und zerbrächen uns die Köpse: man sieht kein Sicht früher als das in unserem Fenster brennen. — Horch! War das nicht die Glocke? Zum Teusel! Der Tag und der Tanz beginnt, und wir wissen seine Touren nicht! So müssen wir improvisiren — alle Welt improvisire ihren Tag. Wachen wir es beute einnal wie alle Welt! ihren Tag. Machen wir es heute einmal wie alle Welt! - Und damit verschwand mein wunderlicher Morgentraum, wahrscheinlich vor den harten Schlägen der Thurmuhr, die eben mit all der Wichtigkeit, die ihr eigen ist, die fünfte Stunde verkündete. Es scheint mir, daß diesmal der Gott der Träume sich über meine Gewohnheiten lustig machen wollte — es ist meine Gewohnheit, den Tag so zu beginnen, daß ich ihn für mich zurecht lege und erträglich mache, und es mag sein, daß ich dies öfters zu förmlich und zu prinzenhast gethan habe.

#### 23.

Die Anzeichen der Corruption. - Man beachte an jenen von Zeit zu Zeit nothwendigen Buftanden ber Gesellschaft, welche mit dem Wort "Corruption" bezeichnet werden, folgende Anzeichen. Sobald irgendwo die Corruption eintritt, nimmt ein bunter Aberglaube überhand, und der bisherige Gesammtglaube eines Bolfes wird blag und ohnmächtig bagegen: ber Aberglaube ift nämlich die Freigeisterei zweiten Ranges — wer sich ihm ergiebt, wählt gewisse ihm zusagende Formen und Formeln aus und erlaubt sich ein Recht der Wahl. Der Abergläubische ift, im Vergleich mit dem Religiösen, immer viel mehr "Berson" als biefer, und eine abergläubische Gesellschaft wird eine solche sein, in der es schon viele Individuen und Luft am Individuellen giebt. Bon diesem Standpunkte aus gesehen, erscheint der Aberglaube immer als ein Fortschritt gegen den Glauben und als Zeichen dafür, daß der Intelleft unabhängiger wird und sein Recht haben will. Uber Corruption flagen dann die Verehrer ber alten Religion und Religiosität - sie haben bisher auch ben Sprachgebrauch bestimmt und dem Aberglauben eine üble Nachrede selbst bei ben freiesten Geistern gemacht. Lernen

wir, daß er ein Symptom der Aufklärung ift. wir, daß er ein Symptom der Aufklärung ift. — Zweitens beschuldigt man eine Gesellschaft, in der die Corruption Platz greift, der Erschlaften, in der die Corruption Platz greift, der Erschlaften ng: und ersichtlich nimmt in ihr die Schätzung des Arieges und die Lust am Ariege ab, und die Bequemlichkeiten des Lebens werden jetzt ebenso heiß erstrebt wie ehedem die kriegerischen und gymnastischen Ehren. Aber man pflegt zu übersehen, daß jene alte Bolks-Energie und Volks-Leidenschaft, welche durch den Arieg und die Kampsspiele eine prachtvolle Sichtbarkeit bekam, jetz sich in unzählige Privat-Leidenschaften umgesetzt hat und nur weniger sichtbar geworden ist; ja wahrscheinlich ist in Ruständen der Corruption die Macht und Gewalt ist in Zuständen der Corruption die Macht und Gewalt der jett verbrauchten Energie eines Bolkes größer als je, und das Individuum giebt so verschwenderisch davon aus, wie es ehedem nicht konnte — es war damals noch nicht reich genug dazu! Und so sind es gerade die Zeiten der "Erschlaffung", wo die Tragödie durch die Häuser und Gassen läuft, wo die große Liebe und der große Haß geboren werden und die Flamme der Erkenntnis lichterloh zum Himmel aufschlägt. — Drittens pflegt man, gleichsam zur Entschädigung für den Tadel des Aberglaubens und der Erschlaffung, solchen Beiten der Corruption nachzusagen, daß sie milder feien und daß jett die Grausamkeit, gegen die ältere gläubigere und ftärkere Zeit gerechnet, sehr in Abnahme komme. Aber auch dem Lobe kann ich nicht beipflichten, ebenfo wenig als jenem Tadel: nur so viel gebe ich zu, daß jett die Grausamkeit sich verfeinert, und daß ihre älteren Formen von nun an wider den Geschmack gehen; aber die Verwundung und Folterung durch Wort und Blick erreicht in Zeiten der Corruption ihre höchste Ausbildung - jest erft wird die Bosheit geschaffen

und die Lust an der Bosheit. Die Menschen der Corruption sind wikig und verleumderisch; sie wissen, daß es noch andere Arten des Mordes giebt als durch Dolch und Überfall — sie wissen auch, daß alles Gutgesagte geglaubt wird. — Viertens: wenn "die Sitten verfallen", so tauchen zuerst jene Wesen auf, welche man Tyrannen nennt: es sind die Vorläufer und gleichsam die frühreifen Erstlinge ber Individuen. Noch eine fleine Beile: und diese Frucht der Früchte hängt reif und gelb am Baume eines Volkes — und nur um dieser Früchte willen gab es biefen Baum! Ift der Verfall auf seine Höhe gekommen und der Kampf aller Art Thrannen ebenfalls, so kommt bann immer ber Cafar, ber Schluß-Thrann, der dem ermüdeten Ringen um Alleinherrschaft ein Ende macht, indem er die Müdigkeit für sich arbeiten läßt. Zu seiner Zeit ist gewöhnlich das Individuum am reifsten und folglich die "Cultur" am höchsten und fruchtbarsten — aber nicht um seinetwillen und nicht durch ihn: obwohl die höchsten Cultur-Menschen ihrem Casar damit zu schmeicheln lieben, daß sie sich als sein Werk ausgeben. Die Wahrheit aber ist, daß sie Ruhe von Außen nöthig haben, weil sie ihre Unruhe und Arbeit in sich haben. In diesen Zeiten ist die Bestechlichkeit und der Verrath am größten: benn die Liebe zu bem eben erst entbeckten ego ist jest viel mächtiger als die Liebe zum alten verbrauchten tobtgeredeten "Baterlande"; und das Bedürfniß, sich irgendwie gegen die furchtbaren Schwankungen bes Glücks sicherzustellen, öffnet auch edlere Hände, sobald ein Mächtiger und Reicher sich bereit zeigt, Gold in fie zu schütten. Es giebt jest so wenig sichere Zukunft: da lebt man für Heute: ein Zustand der Seele, bei dem alle Verführer ein leichtes Spiel spielen. — man läßt sich nämlich auch nur "für Beute"

verführen und bestechen und behält sich die Zukunft und die Tugend vor! Die Individuen, diese mahren Un= und Für-fich's, forgen, wie bekannt, mehr für den Augenblick als ihre Gegenfätze, die Heerden-Menschen, weil sie sich selber für ebenso unberechenbar halten wie die Zukunft; ebenso knüpfen sie sich gerne an Gewaltmenschen an, weil sie sich Handlungen und Auskunfte zutrauen, die bei der Menge weder auf Verständniß noch auf Gnade rechnen können, — aber der Thrann oder Cafar versteht das Recht des Individuums auch in seiner Ausschreitung und hat ein Interesse daran, einer kühneren Privatmoral das Wort zu reden und selbst die Hand zu bieten. Denn er benkt von sich und will über sich gedacht haben, was Napoleon einmal in seiner classischen Art und Weise ausgesprochen hat: "ich habe das Recht, auf Mes, worüber man gegen mich Klage führt, durch ein ewiges "Das-bin-ich!' zu antworten. Ich bin abseits von aller Welt, ich nehme von Niemandem Bedingungen an. Ich will, daß man sich auch meinen Phantasien unterwerfe und es ganz einfach finde, wenn ich mich diesen ober jenen Zerstreuungen hingebe." So sprach Napoleon einmal zu seiner Gemahlin, als diese Gründe hatte, die eheliche Treue ihres Gatten in Frage zu ziehen. — Die Zeiten der Corruption sind die, in welchen die Apfel vom Baume fallen: ich meine die Individuen, die Samenträger der Bukunft, die Urheber der geistigen Colonisation und Neubildung von Staats= und Gesellschaftsverbänden. Corruption ift nur ein Schimpfwort für die Berbftzeiten eines Polfes.

24.

Verschiedene Unzufriedenheit. — Die schwachen und gleichsam weiblichen Unzufriednen sind die Erfind-



samen für die Verschönerung und Vertiefung des Lebens; die starken Unzufriednen — die Mannspersonen unter ihnen, im Bilde zu bleiben — für Verbesserung und Sicherung des Lebens. Die Ersteren zeigen darin ihre Schwäche und Weiberart, daß sie sich gerne zeitweilig täuschen lassen und wohl schon mit ein wenig Rausch und Schwärmerei einmal fürlieb nehmen, aber im Ganzen täuschen lassen und wohl schwarmeri einmal fürlieb nehmen, aber im Ganzen nie zu befriedigen sind und an der Unheilbarkeit ihrer Unzufriedenheit leiden; überdies sind sie die Förderer aller derer, welche opiatische und narkotische Tröstungen zu schaffen wissen, und eben darum jenen gram, die den Arzt höher als den Priester schähen. — dadurch unterhalten sie die Fortdauer der wirklichen Nothstände! Höher sich es nicht seit den Zeiten des Mittelalters eine Überzahl von Unzufriedenen dieser Art in Europa gegeben, so würde vielleicht die berühmte europäische Fähigkeit zur beständigen Verwandlung gar nicht entstanden sein: denn die Ansprüche der starken Unzufriedenen sind zu grob und im Grunde zu anspruchslos, um nicht endlich einmal zur Ruhe gebracht werden zu können. China ist das Beispiel eines Landes, wo die Unzusciedenheit im Großen und die Fähigkeit der Verwandlung seit vielen Jahrhunderten ausgestorben ist; und die Socialisten und Staats-Gößendiener Europa's könnten es mit ihren Maaßregeln zur Verbesserung und Sicherung des Lebens auch in Europa leicht zu chinesischen Zuständen und einem chinesischen "Kücke" bringen, vorausgesetz daß sie hier zuerst jene kräntlichere, zartere, weiblichere, einstweilen noch überreichlich vorhandene Unzusciedenheit und Romantif ausrotten könnten. Europa ist ein Kranker, der seiner Unheilsbarkeit und ewigen Verwandlung seines Leidens den höchsten Dank schuldig ist: diese beständigen neuen Lagen, diese ebenso beständigen neuen Gesahren Schmerzen und Auskunftsmittel haben zuletzt eine intellektuale Reizbarkeit erzeugt, welche beinahe so viel als Genie, und jedensalls die Mutter alles Genie's ist.

## 25.

Nicht zur Erkenntniß vorausbestimmt. — Es giebt eine gar nicht seltene blöde Demüthigkeit, mit der behaftet man ein für alle Mal nicht zum Jünger der Erkenntniß taugt. Nämlich: in dem Augenblick, wo ein Mensch dieser Art etwas Auffälliges wahrnimmt, dreht er sich gleichsam auf dem Fuße um und sagt sich: "du hast dich getäuscht! Wo hast du deine Sinne gehabt! Dies darf nicht die Wahrheit sein!" — und nun, statt noch einmal schärfer hinzusehen und hinzuhören, läust er wie eingeschüchtert dem auffälligen Dinge aus dem Wege und sucht es sich so schnell wie möglich aus dem Kopfe zu schlagen. Sein innerlicher Kanon nämlich lautet: "ich will nichts sehen, was der üblichen Meinung über die Dinge widerspricht! Vin ich dazu gemacht, neue Wahrheiten zu entdecken? Es giebt schon der alten zu viele."

## 26.

Was heißt Leben? — Leben — das heißt: fortwährend etwas von sich abstoßen, das sterben will; Leben — das heißt: grausam und unerdittlich gegen Mes sein, was schwach und alt an uns, und nicht nur an uns, wird. Leben — das heißt also: ohne Pietät gegen Sterbende, Elende und Greise sein? Immersort Mörder sein? — Und doch hat der alte Moses gesagt: "Du sollst nicht tödten!"

## 27.

Der Entsagende. — Was thut der Entsagende? L Er strebt nach einer höheren Welt, er will weiter und ferner und höher fliegen als alle Menschen der Bejahung — er wirft vieles weg, was seinen Flug beschweren würde, und manches darunter, was ihm nicht unwerth, nicht unliebsam ift: er opfert es seiner Begierde zur Höhe. Dieses Opfern, dieses Wegwerfen ift nun gerade das, was allein sichtbar an ihm wird: darnach giebt man ihm den Namen des Entsagenden, und als dieser steht er vor uns, eingehüllt in seine Rapuze und wie die Seele eines harenen Bembes. Mit diesem Effette, den er auf uns macht, ist er aber wohl zufrieden: er will vor uns feine Begierde, feinen Stolz, feine Absicht, über uns hinauszufliegen, verborgen halten. - Ja! Er ist klüger, als wir dachten, und so höflich gegen uns — dieser Bejahende! Denn das ist er gleich uns, auch indem er entsagt.

#### 28.

Mit seinem Besten schaben. — Unsere Stärken treiben uns mitunter so weit vor, daß wir unsere Schwächen nicht mehr außhalten können und an ihnen zu Grunde gehen: wir sehen auch wohl diesen Außgang voraus und wollen es trothem nicht anders. Da werden wir hart gegen daß an uns, was geschont sein will, und unsere Größe ist auch unsere Unbarmherzigkeit. — Ein solches Erlebniß, daß wir zulest mit dem Leben bezahlen müssen, ist ein Gleichniß für daß gesammte Wirken großer Menschen auf Andre und auf ihre Zeit: — gerade mit ihrem Besten, mit dem, was nur sie können, richten sie viel Schwache, Unsichere, Werdende,

Wollende zu Grunde und sind hierdurch schäblich. Ja es kann der Fall vorkommen, daß sie, im Ganzen gerechnet, nur schaden, weil ihr Bestes allein von Solchen angenommen und gleichsam aufgetrunken wird, welche an ihm, wie an einem zu starken Getränke, ihren Verstand und ihre Selbstsucht verlieren: sie werden so berauscht, daß sie ihre Glieder auf allen den Irrwegen brechen müssen, wohin sie der Rausch treibt.

## 29.

Die Hinzuschgner. — Als man in Frankreich die Einheiten des Aristoteles zu bekämpsen und folglich auch zu vertheidigen ansieng, da war es wieder einmal zu sehen, was so oft zu sehen ist, aber so ungern gesehen wird: — man log sich Gründe vor, um derenthalben jene Gesehe bestehen sollten, blos um sich nicht einzugestehen, daß man sich an die Herrschaft dieser Gesehe gewöhnt habe und es nicht mehr anders haben wolle. Und so macht man es innerhalb jeder herrschenden Moral und Religion und hat es von jeher gemacht: die Gründe und die Absichten hinter der Gewohnheit werden immer zu ihr erst hinzugelogen, wenn einige ansangen, die Gewohnheit zu bestreiten und nach Gründen und Absichten zu fragen. Hier steckt die große Unehrlichseit der Conservativen aller Zeiten: — es sind die Hinzuschigner.

## 30.

Komödienspiel der Berühmten. — Berühmte Männer, welche ihren Ruhm nöthig haben, wie zum Beispiel alle Bolitiker, wählen ihre Berbündeten und

Freunde nie mehr ohne Hintergebanken: von Diesem wollen fie ein Stück Glanz und Abglanz seiner Tugend, von Jenem das Furchteinflößende gewisser bedenklicher Eigenschaften, die jedermann an ihm kennt, einem Andern stehlen sie den Ruf seines Müßigganges, seines In-ber-Sonne-liegens, weil es ihren eignen Zweden frommt, zeitweilig für unachtsam und träge zu gelten: es verbedt, daß sie auf der Lauer liegen; bald brauchen sie den Phantasten, bald den Kenner, bald den Grübler, bald den Bedanten in ihrer Nähe und gleichsam als ihr gegenwärtiges Selbst, aber ebenso bald brauchen sie dieselben nicht mehr! Und so sterben fortwährend ihre Umgebungen und Außenseiten ab, während alles sich in diese Umgebung zu drängen scheint und zu ihrem "Charakter" werden will: darin gleichen sie den großen Städten. Ihr Ruf ift fortwährend im Wandel wie ihr Charakter, benn ihre wechselnden Mittel verlangen diesen Wechsel und schieben bald diese bald jene wirkliche ober erdichtete Eigenschaft hervor und auf die Bühne hinaus: ihre Freunde und Berbündeten gehören, wie gefagt, zu diesen Bühnen-Eigenschaften. Dagegen muß bas, was fie wollen, um so mehr fest und ehern und weithin glänzend stehen bleiben, — und auch dies hat bisweilen seine Komödie und sein Bühnenspiel nöthig.

# 31.

Handel und Abel. — Kaufen und verkaufen gilt jetzt als gemein wie die Kunst des Lesens und Schreibens; jeder ist jetzt darin eingeübt, selbst wenn er kein Handels=mann ist, und übt sich noch an jedem Tage in dieser Technik: ganz wie ehemals, im Zeitalter der wilderen Menschheit, jedermann Jäger war und sich Tag für Tag

in der Technik der Jagd übte. Damals war die Jagd gemein: aber wie diese endlich ein Privilegium der Mächtigen und Vornehmen wurde und damit den Charafter der Alltäglichkeit und Gemeinheit verlor — dadurch daß fie aufhörte nothwendig zu sein und eine Sache ber Laune und des Luxus wurde —: so könnte es irgendwann einmal mit dem Kaufen und Verkaufen werden. Es sind Zustände der Gesellschaft denkbar, wo nicht verkauft und gekauft wird, und wo die Nothwendigkeit dieser Technik allmählich ganz verloren geht: vielleicht, daß dann einzelne, welche dem Gesetze des allgemeinen Zustandes weniger unterworfen sind, sich dann das Kaufen und Verkaufen wie einen Lugus ber Empfindung erlauben. Dann erst bekäme der Handel Vornehmheit, und die Abeligen würden sich dann vielleicht ebenso gern mit dem Handel abgeben, wie bisher mit dem Kriege und der Politik: während umgekehrt die Schätzung der Politik sich dann völlig geändert haben könnte. Schon jest hört sie auf, das Handwerk des Ebelmanns zu fein: und es ware möglich, daß man sie eines Tages so gemein fände, um sie, gleich aller Partei- und Tageslitteratur, unter die Rubrif "Prostitution des Geistes" zu bringen.

### 32.

Unerwünschte Jünger. — Was soll ich mit diesen beiden Jünglingen machen! — rief mit Unmuth ein Philosoph, welcher die Jugend "verdarb", wie Sokrates sie einst verdorben hat, — es sind mir unwillkommne Schüler. Der da kann nicht Nein sagen, und jener sagt zu Allem: "Halb und halb." Gesetzt, sie ergriffen meine Lehre, so würde der Erstere zu viel leiden, denn meine Denkweise ersordert eine kriegerische Seele, ein Wehethun-Wollen,

eine Lust am Neinsagen, eine harte Haut, — er würde an offnen und innern Wunden dahin siechen. Und der Andere wird sich aus jeder Sache, die er vertritt, eine Mittelmäßigkeit zurecht machen und sie dergestalt zur Mittelmäßigkeit machen — einen solchen Jünger wünsche ich meinem Feinde!

#### 33.

Außerhalb des Hörfaals. — "Um Ihnen zu beweisen, daß der Mensch im Grunde zu den gutartigen Thieren gehört, würde ich Sie daran erinnern, wie leichtsgläubig er so lange gewesen ist. Jest erst ist er, ganz spät und nach ungeheurer Selbstüberwindung, ein mißstrauisches Thier geworden — ja! der Mensch ist jest böser als je." — Ich verstehe dies nicht: warum sollte der Mensch jest mißtrauischer und böser sein? — "Weil er jest eine Wissenschaft hat — nöthig hat!"

#### 34.

Historia abscondita. — Jeber große Mensch hat eine rückwirkende Krast: alle Geschichte wird um seinetwillen wieder auf die Wage gestellt, und tausend Geheimnisse der Bergangenheit kriechen aus ihren Schlupswinkeln — hinein in seine Sonne. Es ist gar nicht adzusehen, was Alles einmal noch Geschichte sein wird. Die Vergangenheit ist vielleicht immer noch wesentlich unentdeckt! Es bedarf noch so vieler rückwirkender Kräste!

35.

Reperei und Hegerei. — Anders benken, als Sitte ift, — das ift lange nicht so sehr die Wirkung

eines besseren Intellektes als die Wirkung starker böser Neigungen, loslösender, isolirender, trotziger, schadenfroher, hämischer Neigungen. Die Retzerei ist das Seitenstück zur Hexerei, und gewiß ebenso wenig als diese etwas Harmloses oder gar an sich selber Verehrungswürdiges. Die Retzer und die Hexer sind zwei Gattungen böser Menschen: gemeinsam ist ihnen, daß sie sich auch böse sühlen, daß aber ihre undezwingliche Lust ist, an dem, was herrscht (Menschen oder Meinungen), sich schädigend auszulassen. Die Resormation, eine Art Verdoppelung des mittelalterlichen Geistes, zu einer Zeit, als er bereits das gute Gewissen nicht mehr bei sich hatte, brachte sie Beide in größter Fülle hervor.

## 36.

Letzte Worte. Man wird sich erinnern, daß der Kaiser Augustus, jener fürchterliche Mensch, der sich ebenso in der Gewalt hatte und der ebenso schweigen konnte wie irgend ein weiser Sokrates, mit seinem letten Worte indiskret gegen sich selber wurde: er ließ zum ersten Male seine Maste fallen, als er zu verstehen gab, daß er eine Maste getragen und eine Komödie gespielt habe, er hatte den Bater des Baterlandes und die Weisheit auf dem Throne gespielt, gut bis zur Illufion! Plaudite amici, comoedia finita est! -Der Gedanke des sterbenden Nero: qualis artifex pereo! war auch der Gedanke des sterbenden Augustus: Hiftrionen=Eitelfeit! Hiftrionen=Schwathaftigkeit! Und recht das Gegenstück zum sterbenden Sokrates! — Aber Tiberius ftarb schweigsam, dieser gequälteste aller Selbstquäler, — ber war ächt und kein Schauspieler! Was mag dem wohl zulett durch den Ropf gegangen sein!

Vielleicht dies: "Das Leben — das ist ein langer Tod. Ich Narr, der ich so vielen das Leben verfürzte! War ich dazu gemacht, ein Wohlthäter zu sein? Ich hätte ihnen das ewige Leben geben sollen: so hätte ich sie ewig sterben sehen können. Dafür hatte ich ja so gute Augen: qualis spectator pereo!" Als er nach einem langen Todeskampse doch wieder zu Krästen zu kommen schien, hielt man es für rathsam, ihn mit Bettkissen zu ersticken, — er starb eines doppelten Todes.

#### 37.

Aus brei Irrthümern. — Man hat in den letzten Jahrhunderten die Wissenschaft gesördert, theils weil man mit ihr und durch sie Gottes Güte und Weisheit am besten zu verstehen hosste — das Hauptmotiv in der Seele der großen Engländer (wie Newton) —, theils weil man an die absolute Nütslichkeit der Erkenntniß glaubte, namentlich an den innersten Verband von Moral, Wissen und Glück — das Hauptmotiv in der Seele der großen Franzosen (wie Voltaire) —, theils weil man in der Wissenschaft etwas Selbstloses, Harmloses, Sichselber-Genügendes, wahrhaft Unschuldiges zu haben und zu lieben meinte, an dem die bösen Triebe des Menschen überhaupt nicht betheiligt seien, — das Hauptmotiv in der Seele Spinoza's, der sich als Erkennender göttlich fühlte: — also aus drei Irrthümern!

## 38.

Die Explosiven. — Erwägt man, wie explosionss bedürftig die Kraft junger Männer daliegt, so wundert man sich nicht, sie so unsein und so wenig wählerisch

sich für diese oder jene Sache entscheiden zu sehen: das, was sie reizt, ist der Anblick des Eisers, der um eine Sache ist, und gleichsam der Anblick der brennenden Lunte — nicht die Sache selber. Die seineren Versührer verstehen sich deshalb darauf, ihnen die Explosion in Aussicht zu stellen und von der Begründung ihrer Sache abzusehen: mit Gründen gewinnt man diese Pulversässer nicht!

39.

Veränderter Geschmack. — Die Veränderung des allgemeinen Geschmacks ist wichtiger als die der Meinungen; Meinungen mit allen Beweisen, Wider Meinungen; Meinungen mit allen Beweisen, Widerslegungen und der ganzen intellektuellen Maskerade sind nur Symptome des veränderten Geschmacks und ganz gewiß gerade das nicht, wosür man sie noch so häusig anspricht, dessen Ursachen. Wie verändert sich der allsgemeine Geschmack? Dadurch daß Einzelne Mächtige Einflußreiche ohne Schamgesühl ihr hoe est ridiculum, hoe est absurdum, also das Urtheil ihres Geschmacks und Ekels, aussprechen und thrannisch durchsehen: — sie legen damit vielen einen Zwang auf, aus dem allmählich eine Gewöhnung noch mehrerer und zuletzt ein Besdürfniß aller wird. Daß diese Einzelnen aber anders empfinden und "schmecken", das hat gewöhnlich seinen Grund in einer Absonderlichkeit ihrer Lebensweise, Ernährung, Verdauung, vielleicht in einem Mehr oder Weniger der anorganischen Salze in ihrem Blute und Beniger der anorganischen Salze in ihrem Blute und Gehirne, kurz in der Physis: sie haben aber den Muth, sich zu ihrer Physis zu bekennen und deren Forderungen noch in ihren seinsten Tönen Gehör zu schenken: ihre aesthetischen und moralischen Urtheile sind solche "seinste Töne" der Physis.

Bom Mangel der bornehmen Form. -Soldaten und Führer haben immer noch ein viel höheres Verhalten zu einander als Arbeiter und Arbeitgeber. Einstweilen wenigstens steht alle militärisch begründete Cultur noch hoch über aller sogenannten industriellen Cultur: letztere in ihrer jetzigen Gestalt ist überhaupt die gemeinste Daseinsform, die es bisher gegeben hat. Hier wirkt einfach das Gesetz der Noth: man will leben und muß sich verkaufen, aber man verachtet den, der diefe Noth ausnützt und fich den Arbeiter fauft. Es ift seltsam, daß die Unterwerfung unter mächtige furcht= erregende ja schreckliche Personen, unter Tyrannen und Heerführer, bei Weitem nicht so peinlich empfunden wird als diese Unterwerfung unter unbekannte und uninteressante Personen, wie es alle Größen der Industrie sind: in dem Arbeitgeber sieht der Arbeiter gewöhnlich nur einen listigen, aussaugenden, auf alle Noth spekulirenden hund von Menschen, deffen Name, Gestalt, Sitte und Ruf ihm ganz gleichgültig sind. Den Fabrisfanten und Groß = Unternehmern bes Handels fehlten bisher wahrscheinlich allzusehr alle jene Formen und Abzeichen der höheren Rasse, welche erft die Berfonen intereffant werden laffen; hatten fie bie Vornehmheit des Geburts-Adels im Blick und in der Gebärde, so gabe es vielleicht keinen Socialismus der Massen. Denn diese sind im Grunde bereit zur Sklaverei jeder Art, vorgusgesetzt daß der Höhere über ihnen sich beständig als höher, als zum Beschlen geboren legitimirt — durch die vornehme Form! Der gemeinste Mann fühlt, daß die Vornehmheit nicht zu improvisiren ist und daß er in ihr die Frucht langer Zeiten zu ehren hat, — aber die Abwesenheit der höheren Form und die berüchtigte Fabrikanten Bulgarität mit rothen feisten Händen bringen ihn auf den Gedanken, daß nur Zufall und Glück hier den Einen über den Andern erhoben habe: wohlan, so schließt er bei sich, versuchen wir einmal den Zufall und das Glück! Werfen wir einmal die Würfel! — und der Socialismus beginnt.

#### 41.

Gegen die Reue. — Der Denker sieht in seinen eignen Handlungen Versuche und Fragen, irgendsworüber Ausschluß zu erhalten: Erfolg und Mißerfolg sind ihm zu allererst Antworten. Sich aber darüber, daß etwas mißräth, ärgern oder gar Reue empfinden — das überläßt er denen, welche handeln, weil es ihnen befohlen wird, und welche Prügel zu erwarten haben, wenn der gnädige Herr mit dem Erfolg nicht zufrieden ist.

## 42.

Arbeit und Langeweile. — Sich Arbeit suchen um des Lohnes willen — darin sind sich in den Ländern der Civilization jetzt fast alle Menschen gleich; ihnen Allen ist Arbeit ein Mittel, und nicht selber das Ziel; weshalb sie in der Wahl der Arbeit wenig sein sind, vorausgesetzt daß sie einen reichlichen Gewinn abwirft. Nun giedt es seltenere Menschen, welche lieber zu Grunde gehen wollen, als ohne Lust an der Arbeit arbeiten: jene Wählerischen, schwer zu Befriedigenden, denen mit einem reichlichen Gewinn nicht gedient wird, wenn die Arbeit nicht selber der Gewinn aller Gewinne ist. Zu dieser seltenen Gattung von Menschen gehören die

Rünftler und Contemplativen aller Art, aber auch schon jene Müßigganger, die ihr Leben auf der Jagd, auf Reifen, oder in Liebeshändeln und Abenteuern zubringen. Alle Diese wollen Arbeit und Roth, sofern sie mit Luft ver= bunden ist, und die schwerste, härteste Arbeit, wenn es sein muß. Sonst aber sind sie von einer entschlossenen Trägheit, sei es selbst, daß Verarmung, Unehre, Gefahr der Gesundheit und des Lebens an diese Trägheit geknüpft sein sollte. Sie fürchten die Langeweile nicht so sehr als die Arbeit ohne Lust: ja sie haben viel Langeweile nöthig, wenn ihnen ihre Arbeit gelingen foll. Für ben Denker und für alle erfindsamen Beifter ift Lange= weile jene unangenehme "Windstille" ber Seele, welche der glücklichen Fahrt und den luftigen Winden vorangeht; er muß sie ertragen, muß ihre Wirkung bei sich ab= warten: - bas gerade ist es, was die geringeren Naturen durchaus nicht von sich erlangen können! Langeweile auf jede Weise von sich scheuchen ist gemein: wie arbeiten ohne Lust gemein ist. Es zeichnet vielleicht die Affiaten vor den Europäern aus, daß fie einer längeren tieferen Ruhe fähig find als diese; selbst ihre Narcotica wirken langfam und verlangen Geduld, im Gegensatz zu der widrigen Plötlichkeit des europäischen Giftes, des Alkohols.

## 43.

Was die Gesetze verrathen. — Man vergreift sich sehr, wenn man die Strasgesetze eines Volkes studirt, als ob sie ein Ausdruck seines Charafters wären; die Gesetze verrathen nicht das, was ein Volk ist, sondern das, was ihm fremd, seltsam, ungeheuerlich, ausländisch erscheint. Die Gesetze beziehen sich auf die Ausnahmen

der Sittlichkeit der Sitte; und die härtesten Strafen treffen das, was der Sitte des Nachbarvolkes gemäß ist. So giebt es bei ben Wahabiten nur zwei Todsünden: einen andern Gott haben als den Wahabiten-Gott und rauchen (es wird bei ihnen bezeichnet als "die schmachs volle Art des Trinkens"). "Und wie steht es mit Mord und Chebruch?" — fragte erstaunt der Engländer, der diese Dinge ersuhr. "Nun, Gott ist gnädig und barms herzig!" — sagte der alte Häuptling. — So gab es bei den alten Römern die Vorstellung, daß ein Weib sich nur auf zweierlei Art tödtlich versündigen könne: einmal durch Ehebruch, sodann — durch Weintrinken. Der alte Cato meinte, man habe daß Küssen unter. Verwandten nur deshalb zur Sitte gemacht, um die Weiber in diesem Punkte unter Controle zu halten; ein Kuß bedeute: riecht sie nach Wein? Man hat wirklich Frauen, die beim Weine ertappt wurden, mit dem Tode gestraft: und gewiß nicht nur, weil die Weiber mitunter unter ber Einwirkung des Weines alles Nein-Sagen verlernen; dié Römer fürchteten vor Mem das orgiastische und bionysische Wesen, von dem die Weiber des europäischen Sübens damals, als der Wein noch neu in Europa war, von Zeit zu Zeit heimgesucht wurden als eine ungeheuerliche Ausländerei, welche den Grund ber römischen Empfindung umwarf; es war ihnen wie ein Berrath an Rom, wie die Einverleibung des Auslandes.

## 44.

Die geglaubten Motive. — So wichtig es sein mag, die Motive zu wissen, nach denen wirklich die Menschheit bisher gehandelt hat: vielleicht ist der Glaube an diese oder jene Motive, also das, was die Menschheit sich selber als die eigentlichen Hebel ihres Thuns bisher untergeschoben und eingebildet hat, etwas noch Wesentlicheres für den Erkennenden. Das innere Glück und Elend der Menschen ist ihnen nämlich je nach ihrem Glauben an diese oder jene Motive zu Theil geworden — nicht aber durch das, was wirklich Motiv war! Alles dies Letztere hat ein Interesse zweiten Kanges.

## 45.

Epikur. — Ja, ich bin stolz barauf, den Charakter Epikur's anders zu empfinden als irgend jemand vielleicht, und bei Allem, was ich von ihm höre und lese, das Glück des Nachmittags des Alterthums zu genießen: — ich sehe sein Auge auf ein weites weißliches Meer blicken, über Userselsen hin, auf denen die Sonne liegt, während großes und kleines Gethier in ihrem Lichte spielt, sicher und ruhig wie dies Licht und jenes Auge selber. Solch ein Glück hat nur ein fortwährend Leidender erfinden können, das Glück eines Auges, vor dem das Meer des Daseins stille geworden ist, und das num an seiner Oberfläche und an dieser bunten zarten schaudernden Meeres saut sich nicht mehr satt sehen kann: es gab nie zuvor eine solche Bescheidenheit der Wollust.

#### 46.

Unser Erstaunen. — Es liegt ein tiefes und gründliches Glück darin, daß die Wissenschaft Dinge ermittelt, die Stand halten und die immer wieder den Grund zu neuen Ermittelungen abgeben: — es könnte ja anders sein! Ja, wir sind so sehr von all der Unsicherheit und Phantasterei unser Urtheile und von dem ewigen

Wandel aller menschlichen Gesetze und Begriffe überzeugt, daß es ums eigentlich ein Erstaunen macht, wie sehr die Ergebnisse der Wissenschaft Stand halten! Früher wußte man nichts von dieser Wandelbarkeit alles Menschlichen, die Sitte der Sittlichkeit hielt den Glauben aufrecht, daß das ganze innere Leben des Menschen mit ewigen Klammern an die eherne Nothwendigkeit geheftet sei: — vielleicht empfand man damals eine ähnliche Wollust des Erstaunens, wenn man sich Märchen und Feengeschichten erzählen ließ. Das Wunderbare that jenen Menschen so wohl, die der Regel und der Ewigkeit mitunter wohl müde werden mochten. Einmal den Boden verlieren! Schweben! Frren! Toll sein! — das gehörte zum Paradies und zur Schwelgerei früherer Zeiten: während unsere Glückseligkeit der des Schiffbrüchigen gleicht, der an's Land gestiegen ist und mit beiden Füßen sich auf die alte seste Erde stellt — staunend, daß sie nicht schwankt.

## 47.

Bon der Unterdrückung der Leidenschaften. — Wenn man sich anhaltend den Ausdruck der Leidenschaften verbietet, wie als etwas den "Gemeinen", den gröberen bürgerlichen bäuerlichen Naturen zu Überslassendes, — also nicht die Leidenschaften selber untersdrücken will, sondern nur ihre Sprache und Gedärde: so erreicht man nichtsdestoweniger eben das mit, was man nicht will: die Unterdrückung der Leidenschaften selber, mindestens ihre Schwächung und Veränderung — wie dies zum belehrendsten Beispiele der Hos Ludwig's des Vierzehnten und alles, was von ihm abhängig war, erlebt hat. Das Zeitalter darauf, erzogen in der

Unterdrückung des Ausdrucks, hatte die Leidenschaften selber nicht mehr und ein anmuthiges flaches spielendes Wesen an ihrer Stelle, — ein Zeitalter, das mit der Unfähigkeit behaftet war, unartig zu sein: so daß selbst eine Beleidigung nicht anders als mit verbindlichen Worten angenommen und zurückgegeben wurde. Bielleicht giebt unfere Gegenwart das merkwürdigste Gegenstück dazu ab: ich sehe überall, im Leben und auf dem Theater und nicht am wenigsten in Mem, was geschrieben wird, das Wohlbehagen an allen gröberen Ausbrüchen und Gebärden der Leidenschaft: es wird jett eine gewisse Convention der Leidenschaftlichkeit verlangt — nur nicht die Leidenschaft selber! Tropdem wird man sie damit zulett erreichen, und unfre Nachkommen werden eine ächte Wildheit haben und nicht nur eine Wildheit und Ungebärdigkeit ber Formen.

## 48.

Kenntniß der Noth. — Vielleicht werden die Menschen und Zeiten durch Nichts so sehr von einander geschieden als durch den verschiednen Grad von Kenntniß der Noth, den sie haben: Noth der Seele wie des Leibes. In Bezug auf letztere sind wir Jetzigen vielleicht allesammt, trotz unser Gebrechen und Gebrechlichkeiten, aus Mangel an reicher Selbst-Ersahrung Stümper und Phantasten zugleich: im Vergleich zu einem Zeitalter der Furcht — dem längsten aller Zeitalter —, wo der Einzelne sich selber gegen Gewalt zu schützen hatte und um dieses Zieles willen selber Gewaltmensch sein mußte. Damals machte ein Mann seine reiche Schule törperlicher Qualen und Entbehrungen durch und bespriss selbst in einer gewissen Grausamkeit gegen sich,

in einer freiwilligen Ubung des Schmerzes, ein ihm nothwendiges Mittel seiner Erhaltung; damals erzog man seine Umgebung zum Ertragen des Schmerzes, damals fügte man gern Schmerz zu und sah das Furchtbarste dieser Art über Andere ergehen, ohne ein anderes Gefühl als das der eigenen Sicherheit. Was die Nothder Seele aber betrifft, so sehe ich mir jetzt jeden Menschen darauf an, od er sie aus Erfahrung oder Beschreibung kennt; od er diese Kenntniß zu heucheln doch noch für nöthig hält, etwa als ein Zeichen der seineren Vildung, oder od er überhaupt an große Seelenschmerzen im Grunde seiner Seele nicht glaubt und es ihm bei Nennung derselben ähnlich ergeht wie bei Nennung großer körperlicher Erduldungen: wobei ihm seine Zahn= und Magenschmerzen einfallen. So aber scheint es mir bei den Meisten jetzt zu stehen. Aus der allgemeinen Ungeübtheit im Schmerz beiderlei Gestalt und allgemeinen Ungeübtheit im Schmerz beiderlei Gestalt und einer gewissen Seltenheit des Anblicks eines Leidenden ergiebt sich nun eine wichtige Folge: man haßt jett den Schmerz viel mehr als frühere Menschen und redet ihm viel übler nach als je, ja man findet schon das Vorhandensein bes Schmerzes als eines Gebankens kaum erträglich und macht dem gefammten Dasein eine Gewissenssache und einen Vorwurf daraus. Das Auftauchen Gewissenssache und einen Vorwurf daraus. Das Auftauchen pessimistischer Philosophien ist durchaus nicht das Merkmal großer furchtbarer Nothstände; sondern diese Fragezeichen am Werthe alles Lebens werden in Zeiten gemacht, wo die Verseinerung und Erleichterung des Daseins bereits die unvermeidlichen Mückenstiche der Seele und des Leibes als gar zu blutig und bösartig besindet und in der Armut an wirklichen Schmerz-Ersahrungen am liebsten schon quälende allgemeine Vorstelslungen als das Leib höchster Gattung erscheinen lassen

möchte. — Es gäbe schon ein Recept gegen pessimistische Philosophien und die übergroße Empsindlichkeit, welche mir die eigentliche "Noth der Gegenwart" zu sein scheint —: aber vielleicht klingt dies Recept schon zu grausam und würde selber unter die Anzeichen gerechnet werden, auf Grund deren hin man jetz urtheilt: "das Dasein ist etwas Böses". Nun! Das Recept gegen "die Noth" lautet: Noth.

#### 49.

Großmuth und Verwandtes. — Jene paradoren Erscheinungen, wie die plögliche Kälte im Benehmen des Gemüthsmenschen, wie der Humor des Melancholikers, wie vor Allem die Großmuth, als eine plögliche Verzichtleistung auf Nache oder Befriedigung des Neides — treten an Menschen auf, in denen eine mächtige innere Schleuderkraft ist, an Menschen der plöglichen Sättigung und des plöglichen Ekels. Ihre Bestriedigungen sind so schnell und so stark, daß diesen soson und Widerwille und eine Flucht in den entgegengesetzen Geschwarf auf dem Ause folgte in ben entgegengesetzten Geschmack auf dem Fuße folgt: in diesem Gegensatze löst sich der Krampf der Empfindung aus, bei Diesem durch plögliche Ralte, bei Jenem durch Gelächter, bei einem Dritten burch Thranen und Selbst= aufopferungen. Mir erscheint ber Großmüthige wenigstens jene Art bes Großmüthigen, die immer am meisten Eindruck gemacht hat — als ein Mensch des äußersten Rachedurstes, dem eine Befriedigung sich in der Nähe zeigt und der sie so reichlich, gründlich und bis zum letzten Tropfen schon in der Vorstellung austrinkt, daß ein ungeheurer schneller Ekel dieser schnellen Ausschweifung folgt, — er erhebt sich nunmehr "über sich", wie man sagt, und verzeiht seinem Feinde, ja segnet und ehrt ihn. Mit dieser Vergewaltigung seiner selber, mit dieser Verhöhnung seines eben noch so mächtigen Rachetriebes giebt er aber nur dem neuen Triebe nach, der eben jest in ihm mächtig geworden ist (dem Efel) und thut dies ebenso ungeduldig und ausschweisend, wie er kurz vorher die Freude an der Rache mit der Phantasie vorwegnahm und gleichsam ausschöpfte. Es ist in der Großmuth derselbe Grad von Egoismus wie in der Rache, aber eine andere Qualität des Egoismus.

#### 50.

Das Argument der Bereinsamung. — Der Vorwurf des Gewissens ist auch beim Gewissenhaftesten schwach gegen das Gesühl: "dies und jenes ist wider die gute Sitte deiner Gesellschaft." Sin kalter Blick, ein verzogener Mund von Seiten derer, unter denen und für die man erzogen ist, wird auch vom Stärksten noch gefürchtet. Was wird da eigentlich gefürchtet? Die Vereinsamung! als das Argument, das auch die besten Argumente für eine Person oder Sache niederschlägt! — So redet der Heerben-Instinkt aus uns.

## 51.

Wahrheitssinn. — Ich lobe mir eine jede Stepfis, auf welche mir erlaubt ift zu antworten: "versuchen wir's!" Aber ich mag von allen Dingen und allen Fragen, welche das Experiment nicht zulassen, nichts mehr hören. Dies ist die Grenze meines "Wahrheitssinnes": denn dort hat die Tapferkeit ihr Recht verloren.

52.

Was Andere von uns wissen. — Das, was wir von uns selber wissen und im Gedächtniß haben, ist für das Glück unsres Lebens nicht so entscheidend, wie man glaubt. Eines Tages stürzt das, was andre von uns wissen (oder zu wissen meinen) über uns her — und jest erkennen wir, daß es das Mächtigere ist. Man wird mit seinem schlechten Gewissen leichter fertig als mit seinem schlechten Rufe.

## 53.

Wo das Gute beginnt. — Wo die geringe Sehkraft des Auges den bösen Trieb wegen seiner Verseinerung nicht mehr als solchen zu sehen vermag, da setzt der Mensch das Reich des Guten an, und die Empfindung, nunmehr in's Reich des Guten übergetreten zu sein, deringt alle die Triebe in Miterregung, welche durch den bösen Trieb bedroht und eingeschränkt waren, wie das Gefühl der Sicherheit, des Behagens, des Wohlwollens. Also: je stumpfer das Auge, desto weiter reicht das Gute! Daher die ewige Heiterkeit des Volkes und der Kinder! Daher die Düsterkeit und der dem schlechten Gewissen verwandte Gram der großen Denker!

#### 54.

Das Bewußtsein vom Scheine. — Wie wundervoll und neu und zugleich wie schauerlich und ironisch fühle ich mich mit meiner Erkenntniß zum gesammten Dasein gestellt! Ich habe für mich entdeckt, daß die alte Mensch= und Thierheit, ja die gesammte Urzeit und Bergangenheit alles empfindenden Seins in mir

fortdichtet, fortliebt, forthaßt, fortschließt, — ich bin plöglich mitten in diesem Traume erwacht, aber nur zum Bewußtsein, daß ich eben träume und daß ich weiterträumen muß, um nicht zu Grunde zu gehn: wie der Nachtwandler weiterträumen muß, um nicht hinadzustürzen. Was ist mir jetzt "Schein"! Wahrlich nicht der Gegensatzigend eines Wesens — was weiß ich von irgend welchem Wesen auszusagen, als eben nur die Prädikate seines Scheins! Wahrlich nicht eine todte Maske, die man einem undekannten X aussehen und auch wohl abnehmen könnte! Schein ist für mich das Wirkende und Lebende selber, das so weit in seiner Selbstverspottung geht, mich sühlen zu lassen, daß hier Schein und Irrlicht und Geistertanz und nichts mehr ist, — daß unter allen diesen Träumenden auch ich, der "Erkennende", meinen Tanz tanze, daß der Erkennende ein Mittel ist, den irdischen Tanz in die Länge zu ziehn, und insofern zu den Festordnern des Daseins gehört, und daß die erhabene Consequenz und Verbundenheit aller Erkenntnisse vielleicht das höchste Wittel ist und sein wird, die Allgemeinheit der Träumerei und die Allverständlichkeit aller dieser Träumenden unter einander und eben damit die Dauer des Traumes aufrecht zu weiterträumen muß, um nicht zu Grunde zu gehn: eben damit die Dauer des Traumes aufrecht zu erhalten.

55.

Der letzte Edelsinn. — Was macht benn "edel"? Gewiß nicht, daß man Opfer bringt; auch der rasend Wollüstige bringt Opfer. Gewiß nicht, daß man übershaupt einer Leidenschaft folgt; es giebt verächtliche Leidenschaften. Gewiß nicht, daß man für Andere etwas thut und ohne Selbstsucht: vielleicht ist die Consequenz der Selbstsucht gerade bei dem Edelsten am

größten. — Sondern daß die Leidenschaft, die den Edlen befällt, eine Sonderheit ift, ohne daß er um diese Sonderheit weiß: der Gebrauch eines seltenen und singulären Maaßstades und beinahe eine Berrücktheit: das Gefühl der Hitze in Dingen, welche sich für alle Andern kalt ansühlen: ein Errathen von Werthen, sür die die Wage noch nicht erfunden ist: ein Opferbringen auf Altären, die einem undekannten Gotte geweiht sind: eine Tapferkeit ohne den Willen zur Ehre: eine Selbsternwählen und den Werschen und genügsamkeit, welche Überfluß hat und an Menschen und Dinge mittheilt. Bisher war es also das Seltene und die Unwissenheit um dies Seltensein, was edel machte. Dabei erwäge man aber, daß durch diese Richtschnur alles Gewöhnte, Nächste und Unentbehrliche, furz das am meisten Arterhaltende, und überhaupt die Regel in der bisherigen Menschheit, unbillig beurtheilt und im Ganzen verleumdet worden ift, zu Gunsten der Ausnahmen. Der Anwalt der Regel werden — das könnte vielleicht die lette Form und Jeinheit sein, in welcher ber Ebelfinn auf Erben sich offenbart.

## 56.

Die Begierde nach Leiden. — Denke ich an die Begierde, etwas zu thun, wie sie die Millionen junger Europäer fortwährend kizelt und stachelt, welche alle die Langeweile und sich selber nicht ertragen können, — so begreise ich, daß in ihnen eine Begierde etwas zu leiden sein muß, um aus ihrem Leiden einen probablen Grund zum Thun, zur That herzunehmen. Noth ist nöthig! Daher das Geschrei der Politiker, daher die vielen falschen erdichteten übertriedenen "Nothstände" aller möglichen Klassen und die blinde Bereitwilligkeit,

an sie zu glauben. Diese junge Welt verlangt, von Außen her solle — nicht etwa das Glück — sondern das Unglück kommen oder sichtbar werden; und ihre Phantasie ist schon voraus geschäftig, ein Ungeheuer daraus zu sormen, damit sie nachher mit einem Ungeheuer tämpsen könne. Fühlten diese Nothsüchtigen in sich die Kraft, von Innen her sich selber wohlzuthun, sich selber etwas anzuthun, so würden sie auch verstehen, von Innen her sich eine eigene, selbsteigene Noth zu schaffen. Ihre Ersindungen könnten dann seiner sein, und ihre Bestriedigungen könnten wie gute Musik klingen: während sie jetzt die Welt mit ihrem Nothgeschrei, und solglich gar zu oft erst mit dem Nothgeschrei, und solglich gar zu oft erst mit dem Nothgeschrei, und solglich gar zu oft erst mit dem Nothgeschrei, und solglich gar zu oft erst mit dem Nothgeschrei, und solglich gar zu oft erst mit dem Nothgeschrei, und solglich gar zu oft erst mit dem Nothgeschrei, und solglich gar zu oft erst mit dem Nothgeschrei, und solglich gar zu oft erst mit dem Nothgeschrei, und solglich gar zu oft erst mit dem Nothgeschrei, und solglich gar zu oft erst mit dem Nothgeschrei, und solglich gar zu oft erst mit dem Nothgeschrei, und solglich gar zu oft erst mit dem Nothgeschrei, und solglich gar zu oft erst mit dem Nothgeschrei, und solglich gar zu oft erst mit dem Nothgeschrei, und solglich gar zu oft erst mit dem Nothgeschrei. Sie verstehen mit sich nichts anzusangen — und so malen sie Wanden!

Zweites Buch.



Un die Realisten. — Ihr nüchternen Menschen, die ihr euch gegen Leidenschaft und Phantasterei gewappnet fühlt und gerne einen Stolz und einen Zierat aus eurer Leere machen möchtet, ihr nennt euch Realisten und deutet an, so wie euch die Welt erscheine, so sei sie wirklich beschaffen: vor euch allein stehe die Wirklichkeit entschleiert, und ihr selber wäret vielleicht der beste Theil davon, — oh ihr geliebten Bilder von Sais! Aber seid nicht auch ihr in eurem entschleiertsten Zustande noch höchst leidenschaftliche und dunkle Wesen, verglichen mit den Fischen, und immer noch einem verliebten Künstler allzu ähnlich? — und was ist für einen verliebten Rünftler "Wirklichkeit"! Immer noch tragt ihr die Schätzungen der Dinge mit euch herum, welche in den Leidenschaften und Berliebtheiten früherer Jahrhunderte ihren Ursprung haben! Immer noch ift eurer Nüchternheit eine geheime und unvertilgbare Trunkenheit einverleibt! Eure Liebe zur "Birklichkeit" zum Beispiel — oh das ift eine alte, uralte "Liebe"! In jeder Empfindung, in jedem Sinneseindruck ift ein Stück dieser alten Liebe: und ebenso hat irgend eine Phantasterei, ein Vorurtheil, eine Unvernunft, eine Unwissenheit, eine Furcht und was sonst noch Alles! baran gearbeitet und gewebt. Da jener Berg! Da jene

Wolfe! Was ist denn daran "wirklich"? Zieht einmal das Phantasma und die ganze menschliche Zuthat davon ab, ihr Nüchternen! Ja, wenn ihr das könntet! Wenn ihr eure Herkunft, Vergangenheit, Vorschule vergessen könntet — eure gesammte Menschheit und Thierheit! Es giebt für uns keine "Wirklichkeit" — und auch für euch nicht, ihr Nüchternen —, wir sind einander lange nicht so fremd, als ihr meint, und vielleicht ist unser guter Wille, über die Trunkenheit hinauszukommen, ebenso achtbar als euer Glaube, der Trunkenheit überhaupt unfähig zu sein.

## 58.

Nur als Schaffende! — Dies hat mir die größte Mühe gemacht und macht mir noch immerfort die größte Mühe: einzusehen, daß unfäglich mehr daran liegt, wie die Dinge heißen, als was sie sind. Der Ruf, Name und Anschein, die Geltung, das übliche Maaß und Gewicht eines Dinges — im Ursprunge zu allermeist ein Irrthum und eine Willfürlichkeit, den Dingen überstanden wir die Weiter der Angelein bei der geworfen wie ein Kleid und seinem Wesen und selbst seiner Haut ganz fremd — ist durch den Glauben daran und sein Fortwachsen von Geschlecht zu Geschlecht dem Dinge allmählich gleichsam ans und eingewachsen und zu seinem Leibe selber geworden; der Schein von Anbeginn wird zuletzt fast immer zum Wesen und wirkt als Wesen! Was wäre das für ein Narr, der da meinte, es genüge, auf diesen Ursprung und diese Nebelhülle des Wahns hinzuweisen, um die als wesenhaft geltende Welt, die sogenannte "Wirklichkeit", zu versnichten! Nur als Schaffende können wir vernichten!

— Aber vergessen wir auch dies nicht: es genügt, neue Namen und Schätzungen und Wahrscheinlichkeiten zu schaffen, um auf die Länge hin neue "Dinge" zu schaffen.

### 59.

Wir Künftler! — Wenn wir ein Weib lieben, so haben wir leicht einen Haß auf die Natur, aller der widerlichen Natürlichkeiten gedenkend, denen jedes Weib ausgesetzt ist; gerne denken wir überhaupt daran vorbei, aber wenn einmal unsere Seele diese Dinge streift, so zuckt sie ungeduldig und blickt, wie gesagt, verächtlich nach der Natur hin: — wir sind beleidigt, die Natur scheint in unsern Besitz einzugreisen, und mit den ungeweihtesten Händen. Da macht man die Ohren zu gegen alle Physiologie und bekretirt für sich insgeheim: "ich will davon, daß der Mensch noch etwas Anderes ift, außer Seele und Form, nichts hören!" Der "Mensch unter der Haut" ist allen Liebenden ein Greuel und Ungedanke, eine Gottes= und Liebeslästerung. — Nun, so wie jetzt noch der Liebende empfindet, in Hinsicht der Natur und Natürlichkeit, so empfand ehebem jeder Berehrer Gottes und seiner "heiligen Allmacht": bei Allem, was von der Natur gesagt wurde, Allmacht": bei Allem, was von der Natur gesagt wurde, durch Astronomen, Geologen, Physiologen, Arzte, sah er einen Eingriff in seinen köstlichsten Besitz und folglich einen Angriff — und noch dazu eine Schamlosigkeit des Angreisenden! Das "Naturgeset," klang ihm schon wie eine Berleumdung Gottes; im Grunde hätte er zu gern alle Mechanik auf moralische Willens= und Willkürakte zurückgesührt gesehn: aber weil ihm niemand diesen Dienst erweisen konnte, so verhehlte er sich die Natur und Mechanik, so gut er konnte, und lebte im Traume. Oh diese Menschen von ehedem haben verstanden zu träumen und hatten nicht erst nöthig, einzuschlasen! — und auch wir Menschen von heute verstehen es noch viel zu gut, mit allem unserem guten Willen zum Wachsein und zum Tage! Es genügt zu lieben, zu hassen, zu begehren, überhaupt zu empfinden — sofort kommt der Geist und die Krast des Traumes über uns, und wir steigen offnen Auges und kalt gegen alle Gesahr auf den gesährlichsten Wegen empor, hinauf auf die Dächer und Thürme der Phantasterei, und ohne allen Schwindel, wie geboren zum Klettern — wir Nachtwandler des Tages! Wir Künstler! Wir Verhehler der Natürlichseit! Wir Mondeund Gottsüchtige! Wir todtenstillen unermüblichen Wanderer, auf Höhen, die wir nicht als Höhen sehen, sondern als unsere Seenen, als unsere Sicherheiten!

## 60.

Die Frauen und ihre Wirkung in die Ferne.

— Habe ich noch Ohren? Bin ich nur noch Ohr und nichts weiter mehr? Hier stehe ich inmitten des Brandes der Brandung, deren meiße Flammen bis zu meinem Fuße heraufzüngeln, — von allen Seiten heult droht schreit schrillt es auf mich zu, während in der tiessten Tiese der alte Erderschütterer seine Arie singt, dumpf wie ein brüllender Stier: er stampst sich dazu einen solchen Erderschütterer = Takt, daß selbst diesen verwetterten Felsunholden hier das Herz darüber im Leibe zittert. Da, plözlich, wie aus dem Nichts geboren, erscheint vor dem Thore dieses höllischen Labyrinthes, nur wenige Klaster weit entsernt, — ein großes Segelschiff, schweigsam wie ein Gespenst dahins gleitend. Oh diese gespenstische Schönheit! Mit welchem Zauber faßt sie mich an! Wie? Hat alle Ruhe und

Schweigsamkeit der Welt sich hier eingeschifft? Sitzt mein Glück selber an diesem stillen Platze, mein glücklicheres Ich, mein zweites verewigtes Selbst? Noch nicht todt, und doch auch nicht mehr lebend? Als ein geisterhaftes stilles schauendes gleitendes schwebendes Mittelwesen? Dem Schiffe gleichend, welches mit seinen weißen Segeln wie ein ungeheurer Schmetterling über das dunkle Meer hinläuft! Ja! Über das Dasein hinlaufen! Das ist es! Das wäre es! — Es scheint, der Lärm hier hat mich zum Phantasten gemacht? Mer große Lärm macht, daß wir das Glück in die Stille und Ferne setzen. Wenn ein Mann inwitten seines Lärms steht. setzen. Wenn ein Mann inmitten feines Lärms fteht, inmitten feiner Brandung von Burfen und Entwurfen: da sieht er auch wohl stille zauberhafte Wesen an sich vorübergleiten, nach deren Glück und Zurückgezogenheit er sich sehnt, — es sind die Frauen. Fast meint er, dort bei den Frauen wohne sein besseres Selbst: an diesen stillen Plätzen werde auch die lauteste Brandung zur Todtenstille, und das Leben selber zum Traume über das Leben. Jedoch! Jedoch! Mein edler Schwärmer, es giebt auch auf dem schönsten Segelsschiffe so viel Geräusch und Lärm, und leider so viel fleinen erbärmlichen Lärm! Der Zauber und die mächtigste Wirkung der Frauen ist, um die Sprache der Philosophen zu reden, eine Wirkung in die Ferne, eine actio in distans: dazu gehört aber, zuerst und vor Allem - Diftang!

## 61.

Zu Ehren ber Freundschaft. — Daß bas Gefühl ber Freundschaft bem Alterthum als bas höchste Gefühl galt, höher selbst als der gerühmteste Stolz des

Selbstgenügsamen und Weisen, ja gleichsam als dessen einzige und noch heiligere Geschwisterschaft: dies drückt sehr gut die Geschichte von jenem macedonischen Könige aus, der einem weltverachtenden Philosophen Athen's ein Talent zum Geschenk machte und es von ihm zurückerhielt. "Wie? sagte der König, hat er denn keinen Freund?" Damit wollte er sagen: "ich ehre diesen Stolz des Weisen und Unabhängigen, aber ich würde seine Menschlichseit noch höher ehren, wenn der Freund in ihm den Sieg über seinen Stolz davongetragen hätte. Vor mir hat sich der Philosoph herabgesetzt, indem er zeigte, daß er eines der beiden höchsten Gefühle nicht kennt — und zwar das höhere nicht!"

#### 62.

Liebe. — Die Liebe vergiebt bem Geliebten sogar die Begierbe.

## 63.

Das Weib in der Musik. — Wie kommt es, daß warme und regnerische Winde auch die musikalische Stimmung und die erfinderische Lust der Melodie mit sich führen? Sind es nicht dieselben Winde, welche die Kirchen füllen und den Frauen verliebte Gedanken geben?

#### 64.

Skeptiker. — Ich fürchte, daß altgewordene Frauen im geheimsten Versteck ihres Herzens skeptischer sind als alle Männer: sie glauben an die Obers slächlichkeit des Daseins als an sein Wesen, und alle Tugend und Tiese ist ihnen nur Verhüllung dieser

"Wahrheit", die sehr wünschenswerthe Verhüllung eines pudendum — also eine Sache des Anstandes und der Scham, und nicht mehr!

# 65.

Hingebung. — Es giebt edle Frauen mit einer gewissen Armut des Geistes, welche, um ihre tiesste Hingebung auszudrücken, sich nicht anders zu helsen wissen als so, daß sie ihre Tugend und Scham anbieten: es ist ihnen ihr Höchstes. Und oft wird dies Geschenk angenommen, ohne so tief zu verpflichten, als die Geberinnen voraussehen, — eine sehr schwermüthige Geschichte!

#### 66.

Die Stärke ber Schwachen. — Alle Frauen sind sein darin, ihre Schwäche zu übertreiben, ja sie sind erfinderisch in Schwächen, um ganz und gar als zerbrechliche Zierate zu erscheinen, denen selbst ein Stäubchen wehethut: ihr Dasein soll dem Manne seine Plumpheit zu Gemüthe führen und in's Gewissen So wehren sie sich gegen die Starken und alles "Faustrecht".

#### 67.

Sich selber heucheln. — Sie liebt ihn nun und blickt seitdem mit so ruhigem Vertrauen vor sich hin wie eine Kuh: aber wehe! gerade dies war seine Bezauberung, daß sie durchaus veränderlich und unsaßbar schien! Er hatte eben schon zu viel beständiges Wetter an sich selber! Sollte sie nicht gut thun, ihren alten Charakter zu heucheln? Lieblosigkeit zu heucheln? Räth ihr also nicht — die Liebe? Vivat comoedia!

68.

Wille und Willigkeit. — Man brachte einen Jüngling zu einem weisen Mann und sagte: "Siehe, bas ist einer, der durch die Weiber verdorben wird!" Der weise Mann schüttelte den Ropf und lächelte. "Die Männer sind es, rief er, welche die Weiber verderben: und alles, was die Weiber fehlen, soll an den Männern gebüßt und gebessert werden, — denn der Mann macht sich das Bild des Weibes, und das Weib bildet sich nach diesem Bilde." — "Du bist zu mildherzig gegen die Weiber, sagte einer der Umstehendeu, du kennst sie nicht!" Der weise Mann antwortete: "Des Mannes Art ist Wille, des Weibes Art Willigkeit — so ist es das Gesetz der Geschlechter, wahrlich! ein hartes Gesetz für das Weib! Alle Menschen sind unschuldig für ihr Dasein, die Weiber aber sind unschuldig im zweiten Grade: wer könnte für sie des Öls und der Milbe genug haben." — "Was Öl! Was Milbe! rief ein Andrer aus ber Menge: man muß die Weiber besser erziehn!" -"Man muß die Männer beffer erziehn," sagte ber weise Mann und winkte dem Jünglinge, daß er ihm folge. — Der Jüngling aber folgte ihm nicht.

# 69.

Fähigkeit zur Rache. — Daß einer sich nicht vertheidigen kann und folglich auch nicht will, gereicht ihm in unsern Augen noch nicht zur Schande: aber wir schätzen den gering, der zur Rache weder das Versmögen noch den guten Willen hat, — gleichgültig ob Mann oder Weib. Würde uns ein Weib festhalten (oder wie man sagt "fesseln") können, dem wir nicht zutrauten,

daß es unter Umständen den Dolch (irgend eine Art von Posch) gegen uns gut zu handhaben wüßte? — oder gegen sich: was in einem bestimmten Falle die empsindlichere Rache wäre (die chinesische Rache).

# 70.

Die Herrinnen der Herren. - Gine tiefe mächtige Altstimme, wie man sie bisweilen im Theater hört, zieht uns plöglich den Vorhang vor Möglichkeiten auf, an die wir für gewöhnlich nicht glauben: wir glauben mit Einem Male daran, daß es irgendwo in der Welt Frauen mit hohen, heldenhaften, föniglichen Seelen geben könne, fähig und bereit zu grandiosen Seelen geben könne, fähig und bereit zu grandiosen Entgegnungen, Entschließungen und Ausopferungen, fähig und bereit zur Herrschaft über Männer, weil in ihnen das Beste vom Manne, über das Geschlecht hinaus, zum leibhasten Ivaal geworden ist. Zwar sollen solche Stimmen nach der Absicht des Theaters gerade nicht diesen Begriff vom Beibe geben: gewöhnlich sollen sie den idealen männlichen Liebhaber, zum Beispiel einen Romeo, darstellen; aber, nach meiner Ersahrung zu urtheilen, verrechnet sich dabei das Theater und der Musiker, der von einer solchen Stimme solche Wirkungen erwartet, ganz regelmäßig. Man glaubt nicht an diese Liebhaber: diese Stimmen enthalten immer noch eine Farbe des Mütterlichen und Hausschaften, und gerade des Mätterlichen und Hausfrauenhaften, und gerade dann am meisten, wenn Liebe in ihrem Klange ift.

#### 71.

Von der weiblichen Keuschheit. — Es ift etwas ganz Erstaunliches und Ungeheures in der

Erziehung der vornehmen Frauen, ja vielleicht giebt es nichts Paradogeres. Alle Welt ist darüber einverstanden, sie in eroticis so unwissend wie möglich zu erziehen und ihnen eine tiese Scham vor Dergleichen und die äußerste Ungeduld und Flucht beim Andeuten dieser Dinge in die Seele zu geben. Alle "Ehre" des Weides steht im Grunde nur hier auf dem Spiele: was verziehe man ihnen sonst nicht! Aber hierin sollen sie unwissend dies in's Hoers hierin sollen sie unwissend diesen noch Ohren noch Worte noch Gedanken sür dies ihr "Böses" haben: ja das Wissen ist hier schon das Böse. Und nun! Wie mit einem grausigen Blitzschlage in die Wirtlichseit und das Wissen geschleubert werden, mit der She— und zwar durch den, welchen sie am meisten lieden und hochhalten: Liede und Scham im Widerspruch ertappen, ja Entzücken, Preisgebung, Pslicht, Mitseid und Schrecken über die unerwartete Nachbarschaft von Gott und Thier und was Alles sonst noch! in Einem empfinden müssen dehnüft, der seines Eleichen such! Seelhst die mitseidige Neugier des weisesten Menschenkennenz reicht nicht aus zu errathen, wie sich dieses und jenes Weih nicht aus zu errathen, wie sich dieses und jenes Weih in diese Lösung des Käthsels und in diese Nathsels won Lösung zu sinden weiß, und was für schauerliche, weithin greisende Verdachte sich dabei in der armen aus den Fugen gerathenen Seele regen müssen, ja wie die letzte Philosophie und Skepsis des Weibes an diesem Punkte ihre Anker wirft! — Hinterher dasselbe tiese Schweigen wie vorher: und ost ein Schweigen vor sich selber, ein Augen-Auslichen vor sich selber. — Die jungen Frauen bemühen sich seh Schweigen vor sich selber, ein Augen-Suschließen vor sich selber. — Die jungen Frauen bemühen sich seh Schweigen vor sich selber, ein Augen-Suschließen vor sich selber. — Die jungen Frauen bemühen sich seh vergeichen. Die Frauen empfinden Erziehung der vornehmen Frauen, ja vielleicht giebt es nichts Paradozeres. Alle Welt ift darüber einverftanden,

leicht ihre Männer als ein Fragezeichen ihrer Ehre und ihre Kinder als eine Apologie oder Buße — sie bedürsen der Kinder und wünschen sie sich, in einem ganz andern Sinne, als ein Mann sich Kinder wünscht. — Kurz, man kann nicht mild genug gegen die Frauen sein!

#### 72.

Die Mütter. — Die Thiere benken anders über die Weiber als die Menschen; ihnen gilt das Weibehen als das produktive Wesen. Vaterliebe giebt es bei ihnen nicht, aber so etwas wie Liebe zu den Kindern einer Geliebten und Gewöhnung an sie. Die Weibehen haben an den Kindern Befriedigung ihrer Herrschsenkt, ein Sigenthum, eine Beschäftigung, etwas ihnen ganz Verständliches, mit dem man schwähen kann: dies Alles zusammen ist Mutterliebe — sie ist mit der Liebe des Künstlers zu seinem Werke zu vergleichen. Die Schwangerschaft hat die Weiber milder, abwartender, surchtsamer, unterwerfungslustiger gemacht; und ebenso erzeugt die geistige Schwangerschaft den Charakter der Contemplativen, welcher dem weiblichen Charakter verwandt ist: — es sind die männlichen Mütter. — Bei den Thieren gilt das männliche Geschlecht als das schöne.

# 73.

Heilige Grausamkeit. — Zu einem Heiligen trat ein Mann, der ein eben gebornes Kind in den Händen hielt. "Was soll ich mit dem Kinde machen? fragte er, es ist elend, mißgestaltet und hat nicht genug Leben, um zu sterben." "Tödte es, rief der Heilige mit schreck-licher Stimme, tödte es und halte es dann drei Tage

und drei Nächte lang in deinen Armen, auf daß du dir ein Gedächtniß machest: — so wirst du nie wieder ein Kind zeugen, wenn es nicht an der Zeit für dich ist, zu zeugen." — Als der Mann dies gehört hatte, gieng er enttäuscht davon; und viele tadelten den Heiligen, weil er zu einer Grausamkeit gerathen hatte, denn er hatte gerathen, das Kind zu tödten. "Aber ist es nicht grausamer, es leben zu lassen?" sagte der Heilige.

# 74.

Die Erfolglosen. — Jenen armen Frauen sehlt es immer an Ersolg, welche in Gegenwart bessen, den sie lieben, unruhig und unsicher werden und zu viel reden; denn die Männer werden am sichersten durch eine gewisse heimliche und phlegmatische Zärtlichkeit verführt.

# 75.

Das dritte Geschlecht. — "Ein kleiner Mann ist eine Paradogie, aber doch ein Mann — aber die kleinen Weibchen scheinen mir, im Bergleich mit hoche wüchstigen Frauen, von einem andern Geschlechte zu sein" — sagte ein alter Tanzmeister. Ein kleines Weib ist niemals schön — sagte der alte Aristoteles.

# 76.

Die größte Gefahr. — Hätte es nicht allezeit eine Überzahl von Menschen gegeben, welche die Zucht ihres Kopses — ihre "Bernünftigkeit" — als ihren Stolz, ihre Verpflichtung, ihre Tugend fühlten, welche durch alles Phantasiren und Ansschweisen des Denkens beleibigt

oder beschämt wurden, als die Freunde "des gesunden Menschenverstandes": so wäre die Menschheit längst zu Grunde gegangen! Über ihr schwebte und schwebt sortwährend als ihre größte Gesahr der ausdrechende Irrsinn — das heißt eben das Ausdrechen des Beliebens im Empfinden, Sehen und Hören, der Genuß in der Zuchtlosigseit des Kopfes, die Freude am Menschenzunderstande. Nicht die Wahrheit und Gewißheit ist der Gegensat der Welt des Irrsinnigen, sondern die Allgemeinheit und Allverdindlichkeit eines Glaubens, kurz das Nicht-Beliedige im Urtheilen. Und die größte Arbeit der Menschen disher war die, über sehr viele Dinge mit einander übereinzustimmen und sich ein Gesetz der Übereinstimmung aufzulegen — gleichgültig ob diese Dinge wahr oder salsch sind. Dies ist die Zucht des Kopfes, welche die Menschheit erhalten hat, — aber die Gegentriebe sind immer noch so mächtig, — aber die Gegentriebe sind immer noch so mächtig, daß man im Grunde von der Zukunft der Menschlieit mit wenig Vertrauen reden darf. Fortwährend schiebt und verschiebt sich noch das Bild der Dinge, und vielleicht von jest ab mehr und schweller als je; fortwährend sträuben sich gerade die ausgesuchtesten Geister gegen jene Allverbindlichkeit — die Erforscher der Wahrheit voran! Fortwährend erzeugt jener Glaube als Allerweltsglaube einen Ekel und eine neue Lüsternheit bei feineren Köpfen: und schon das langsame Tempo, welches er für alle geistigen Prozesse verlangt, jene Nachahmung der Schildkröte, welche hier als die Norm anerkannt wird, macht Künstler und Dichter zu Überläusern: — diese ungeduldigen Geister sind es, in denen eine förmliche Lust am Fresinn ausbricht, weil der Fresinn ein so fröhliches Tempo hat! Es bedarf also der tugendhasten Intellekte — ach! ich will das unzweideutigste Wort

gebrauchen — es bedarf der tugendhaften Dummsheit, es bedarf unerschütterlicher Taktschläger des langsamen Geistes, damit die Gläubigen des großen Gesammtglaubens bei einander bleiben und ihren Tanzweitertanzen: es ist eine Nothdurft ersten Ranges, welche hier gebietet und fordert. Wir Anderen sind die Ausnahme und die Gesahr — wir bedürsen ewig der Bertheidigung! — Nun, es läßt sich wirklich etwas zu Gunsten der Ausnahme sagen, vorausgesetzt daß sie nie Regel werden will.

#### 77.

Das Thier mit gutem Gewissen. — Das Gemeine in Alledem, was im Süden Europa's gefällt — sei dies nun die italiänische Oper (zum Beispiel Rossini's und Bellini's) oder der spanische Abenteuer-Roman (und in der französischen Verkleidung des Gil Blas am besten zugänglich) — bleibt mir nicht verborgen, aber es beleidigt mich nicht, ebenso wenig als die Gemeinsheit, der man bei einer Wanderung durch Pompeji und im Grunde selbst beim Lesen sedes antiken Duches begegnet: woher kommt dieß? Ist es, daß hier die begegnet: woher kommt dieß? Ift es, daß hier die Scham sehlt und daß alles Gemeine so sicher und seiner gewiß auftritt wie irgend etwas Edles, Liebliches und Leidenschaftliches in derselben Art Musik oder Roman? "Das Thier hat sein Recht wie der Mensch: so mag es frei herumlausen, und du, mein lieber Mitmensch, bist auch dies Thier noch, trop Alledem!" — das scheint mir die Moral der Sache und die Eigenheit der südländischen Humanität zu sein. Der schlechte Geschmack hat sein Recht wie der gute, und sogar ein Vorrecht vor ihm, falls er das große Bedürsniß, die sichere Besriedigung und gleichsam eine allgemeine Sprache, eine unbedingt verständliche Larve und Gebärde ist: — der gute gewählte Geschmack hat dagegen immer etwas Suchendes, Verssuchtes, seines Verständnisses nicht völlig Gewisses — er ist und war niemals volksthümlich! Volksthümlich ist und bleibt die Maske! So mag denn alles dies Maskenhaste in den Melodien und Cadenzen, in den Sprüngen und Lustigkeiten des Rhythmus dieser Opern dahinlausen! Gar das antike Leben! Was versteht man von dem, wenn man die Lust an der Maske, das gute Gewissen alles Maskenhasten nicht versteht! Hier ist das Vad und die Erholung des antiken Geistes: — und vielleicht war dies Vad den seltenen und erhabenen Naturen der alten Welt noch nöthiger als den gemeinen. — Dagegen beleidigt mich eine gemeine Wendung in nordischen Werken, zum Beispiel in deutscher Musik, unsäglich. Hier ist Scham dabei, der Künstler ist vor sich selber hinabgestiegen und konnte es nicht einmal verhüten, dabei zu erröthen: wir schämen uns mit ihm und sind so beleidigt, weil wir ahnen, daß er unsertzwegen glaubte hinabsteigen zu müssen.

# 78.

Wofür wir dankbar sein sollen. — Erst die Künstler, und namentlich die des Theaters, haben den Menschen Augen und Ohren eingesetzt, um das mit einigem Vergnügen zu hören und zu sehen, was jeder selbst ist, selber erlebt, selber will; erst sie haben uns die Schätzung des Helden, der in jedem von allen diesen Alltagsmenschen verborgen ist, und die Kunst gelehrt, wie man sich selber als Held, aus der Ferne und gleichsam vereinsacht und verklärt, ansehen könne, — die

Runst, sich vor sich selber "in Scene zu setzen". So allein kommen wir über einige niedrige Details an uns hinweg! Dhne jene Kunst würden wir nichts als Vorderzgrund sein und ganz und gar im Banne jener Optik leben, welche das Nächste und Gemeinste als ungeheuer groß und als die Wirklichkeit an sich erscheinen läßt.

— Vielleicht giebt es ein Verdienst ähnlicher Art an jener Religion, welche die Sündhaftigkeit jedes einzelnen Menschen mit dem Vergrößerungsglase ansehen hieß und aus dem Sünder einen großen unsterblichen Verdrecher machte: indem sie ewige Perspektiven um ihn beschrieb, lehrte sie den Menschen, sich aus der Ferne und als etwas Vergangnes, Ganzes sehen.

# 79.

Reiz der Unvollkommenheit. — Ich sehe hier einen Dichter, der, wie so mancher Mensch, durch seine Unvollsommenheiten einen höheren Reiz ausübt als durch alles das, was sich unter seiner Hand rundet und vollsommen gestaltet, — ja er hat den Vortheil und den Ruhm viel mehr von seinem letzten Unverwögen als von seiner reichen Kraft. Sein Werk spricht es niemals ganz aus, was er eigentlich aussprechen möchte, was er gesehen haben möchte: es scheint, daß er den Vorgeschmack einer Vision gehabt hat, und niemals sie selber: — aber eine ungeheure Lüsternheit nach dieser Vision ist in seiner Seele zurückgeblieben, und aus ihr nimmt er seine ebenso ungeheure Beredsamseit des Verlangens und Heißhungers. Mit ihr hebt er den, welcher ihm zuhört, über sein Werk und alle "Werke" hinaus und giebt ihm Flügel, um so hoch zu steigen, wie Zuhörer nie sonst steigen: und so, selber zu

Dichtern und Sehern geworden, zollen sie dem Urheber ihres Glücks eine Bewunderung, wie als ob er sie unsmittelbar zum Schauen seines Heiligsten und Letzten geführt hätte, wie als ob er sein Ziel erreicht und seine Vision wirklich geschen und mitgetheilt hätte. Es konunt seinem Nuhme zu Gute, nicht eigentlich an's Ziel gekommen zu sein.

# 80.

Runst und Natur. — Die Griechen (ober wenigstens die Athener) hörten gerne gut reden: ja sie hatten einen gierigen Hang darnach, der sie mehr als alles Andere von den Nicht-Griechen unterscheidet. Und so verlangten sie selbst von der Leidenschaft auf der Bühne, daß sie gut rede, und ließen die Unnatürlichseit des dramatischen Verses mit Wonne über sich ergehen:
— in der Natur ist ja die Leidenschaft so wortkarg! so stumm und verlegen! Oder wenn sie Worte sindet, so verwirrt und unvernünstig und sich selber zur Scham! Nun haben wir uns Alle, Dank den Griechen, an diese Unnatur auf der Bühne gewöhnt, wie wir jene andere Unnatur, die sin gen de Leidenschaft, ertragen und gerne ertragen, Dank den Italiänern. — Es ist uns ein Bedürsniß geworden, welches wir aus der Wirschkeit nicht befriedigen können: Menschen in den schwersten Lagen gut und aussührlich reden zu hören: es entzückt uns jeht, wenn der tragische Held da noch Worte, Gründe, beredte Gebärden und im Ganzen eine helle Geistigkeit sindet, wo das Leben sich den Abgründen nähert, und der wirkliche Mensch meistens den Kopf und gewiß die schöne Sprache verliert. Diese Art Abweichung von der Natur ist vielleicht die ansgenehmste Mahlzeit sür den Stolz des Menschen; ihrenvegen Runft und Ratur. - Die Griechen (ober genehmfte Mahlzeit für den Stolz des Menschen; ihretwegen

überhaupt liebt er die Kunst, als den Ausdruck einer hohen, heldenhaften Unnatürlichkeit und Convention. Man macht mit Recht dem dramatischen Dichter einen Borwurf daraus, wenn er nicht alles in Bernunft und Wort verwandelt, sondern immer einen Rest Schweigen in der Hand zurückbehält: — so wie man mit dem Musiker der Oper unzuschehält: — so wie man mit dem Musiker der Oper unzuschen ist, der sür den höchsten Affekt nicht eine Melodie, sondern nur ein affektvolles "natürliches" Stammeln und Schreien zu sinden weiß. Hier soll eben der Aatur widersprochen werden! Hier soll eben der gemeine Reiz der Illusion einem höhern Reize weichen! Die Griechen gehen auf diesem Wege weit, weit — zum Erschrecken weit! Wie sie die Wühne so schauspieler das Mienenspiel und die Wirkung durch tiese Hinde wie möglich bilden und alle Wirkung durch tiese Hinden und ihn in einen feierlichen steizen maskenhasten Popanz verwandeln, so haben sie auch der Leidenschlaften Popanz verwandeln, so haben sie auch der Leidenschlaften Popanz verwandeln, so haben sie auch der Leidenschlaften Verschlaft und die Keichen Wirterstund genommen und ihr ein Geset der schönen Kede diktirt, ja sie haben überhaupt alles gethan, um der elementaren Wirkung surchtz und mitleidweckender Bilder entgegenzuwirken: sie wollten eben nicht Furcht und Mitseid — Aristoteles in Ehren und höchsten Ehren! aber er tras sicherschapt den Nagel, geschweige den Kopf des Nagels, als er vom letzen Zweck der griechsischen Tragödie sprach! Man sehe sich doch die griechsischen Tragödie sprach! Man sehe sich das meisten ihren Fleiß, ihre Ersindsankeit, ihren Wetteiser erregt hat, — gewiß nicht die Absicht auf überwältigung der Ausdauer durch Alfsekte! Der Athener gieng in's Theater, um schöne Reden zu hören! Und um schöne Reden war es dem Sophokse zu khun! — man vergede mir diese Rezerei! überhaupt liebt er die Kunft, als den Ausdruck einer

- Sehr verschieden steht es mit ber ernften Oper: alle ihre Meister lassen es sich angelegen sein, zu verhüten, daß man ihre Personen verstehe. "Ein gelegentlich aufgerafstes Wort mag dem unaufmerksamen Zuhörer zu Hülfe kommen: im Ganzen muß die Situation sich selber erklären — es liegt nichts an ben Reben!" — So benken fie Alle und so haben fie Alle mit ben Worten ihre Possen getrieben. Bielleicht hat es ihnen nur an Muth gefehlt, um ihre lette Geringschätzung des Wortes ganz auszudrücken: ein wenig Frechheit mehr bei Rossini, und er hätte durchweg la-la-la singen lassen und es wäre Vernunft dabei gewesen! Es soll den Personen der Oper eben nicht "auf's Wort" geglaubt werden, sondern auf den Ton! Das ist der Unterschied, das ist die schöne Unnatürlichkeit, derentwegen man in die Oper geht! Selbst das recitativo secco will nicht eigentlich als Wort und Text angehört sein: diese Art von Halbmusik soll vielmehr dem musikalischen Ohre zünächst eine kleine Ruhe geben (die Ruhe von der Melodie, als dem sublimsten und deshald auch anstrengendsten Genusse dieser Kunst) —, aber sehr bald etwas Anderes: nämlich eine wachsende Ungeduld, ein wachsendes Widerstreben, eine neue Begierde nach ganzer Musik, nach Melodie. — Wie verhält es sich, von diesem Gesichtspunkte aus gesehen, mit der Kunft Richard Wagner's? Bielleicht ebenfo? Vielleicht anders? Oft wollte es mir scheinen, als ob man Wort und Mufit feiner Schöpfungen vor der Aufführung auswendig gelernt haben mußte: denn ohne dies - so schien es mir - hore man weder die Worte, noch selber die Musik.

81.

Griechischer Geschmack. — "Was ist Schönes daran? — sagte jener Feldmesser nach einer Aufführung der Iphigenie — es wird nichts darin bewiesen!" Sollten die Griechen so fern von diesem Geschmacke gewesen sein? Bei Sophokles wenigstens wird "alles bewiesen".

### 82.

Der esprit ungriechisch. - Die Griechen sind in allem ihrem Denken unbeschreiblich logisch und schlicht; sie sind bessen, wenigstens für ihre lange gute Beit, nicht überdrüffig geworden, wie die Franzosen es so häufig werden: welche gar zu gern einen kleinen Sprung in's Gegentheil machen und den Geift der Logik eigentlich nur vertragen, wenn er durch eine Menge folder fleiner Sprünge in's Gegentheil seine gesellige Artigkeit, seine gesellige Selbstverleugnung verrath. Logik erscheint ihnen als nothwendig wie Brod und Wasser, aber auch gleich diesen als eine Art Gefangenenstoft, sobald sie rein und allein genossen werden sollen. In der guten Gesellschaft muß man niemals vollständig und allein Recht haben wollen, wie es alle reine Logik will: daher die kleine Dosis Unvernunft in allem französischen esprit. — Der gesellige Sinn der Griechen war bei Weitem weniger entwickelt, als der der Franzosen es ist und war: daher so wenig esprit bei ihren geistreichsten Männern, daher so wenig Witz selbst bei ihren Wizbolden, daher — ach! man wird mir schon diese meine Sätze nicht glauben, und wie viele der Art habe ich noch auf der Seele! — Est res magna tacere fagt Martial mit allen Geschwätigen.

83.

Übersetzungen. — Man fann ben Grad bes hiftorischen Sinns, welchen eine Zeit besitzt, daran abhistorischen Sinns, welchen eine Zeit besitzt, daran absichätzen, wie diese Zeit Übersetzungen macht und vergangene Zeiten und Bücher sich einzuverleiben sucht. Die Franzosen Corneille's, und auch noch die der Revoslution, bemächtigten sich des römischen Alterthums in einer Weise, zu der wir nicht den Muth mehr hätten — Dank unserm höhern historischen Sinne. Und das römische Alterthum selbst: wie gewaltsam und naiv zusgleich legte es seine Hand auf alles Gute und Hohe des griechischen ältern Alterthums! Wie übersetzten sie in die römische Gegenwart hinein! Wie verwischten sie absichtlich und unbekümmert den Alügelstaub des fie absichtlich und unbekummert den Flügelstaub des Schmetterlings Augenblick! So übersetzte Horaz hier und da den Alcaus oder den Archilochus, so Properz ben Kallimachus und Philetas (Dichter gleichen Kanges mit Theokrit, wenn wir urtheilen dürfen): was lag ihnen daran, daß der eigentliche Schöpfer dies und jenes erlebt und die Zeichen davon in sein Gedicht hineingeschrieben hatte! — als Dichter waren sie dem antiquorischen Spurgeifte, der dem hiftorischen Sinne voranläuft, abhold; als Dichter ließen sie diese ganz perfönlichen Dinge und Namen und alles, was einer Stadt, einer Rufte, einem Jahrhundert als seine Tracht und Maske zu eigen war, nicht gelten, sondern stellten flugs das Gegenwärtige und das Römische an seine Stelle. Sie scheinen uns zu fragen: "Sollen wir das Alte nicht für uns neu machen und uns in ihm zurechtlegen? Sollen wir nicht unsere Seele diesem todten Leibe einblasen dürsen? denn todt ist er nun einmal: wie häßlich ist alles Todte!" — Sie kannten den Genuß des hiftorischen Sinns nicht; bas Bergangene

und Frembe war ihnen peinlich, und als Kömern ein Anreiz zu einer römischen Eroberung. In der That, man eroberte damals, wenn man übersetzte, — nicht nur so, daß man das Historische wegließ: nein, man fügte die Anspielung auf das Gegenwärtige hinzu, man strich vor Allem den Namen des Dichters hinweg und setzte den eignen an seine Stelle — nicht im Gefühl des Diebstahls, sondern mit dem allerbesten Gewissen des imperium Romanum.

# 84.

Vom Ursprunge ber Poesie. - Die Liebhaber des Phantastischen am Menschen, welche zugleich die Lehre von der instinktiven Moralität vertreten, schließen fo: "gefett, man habe zu allen Zeiten ben Ruten als die höchste Gottheit verehrt, woher dann in aller Welt ift die Poesie gekommen? — diese Rhythmisirung der Rede, welche der Deutlichkeit der Mittheilung eher ent= gegenwirkt als förderlich ist und die tropdem wie ein Hohn auf alle nütliche Zweckmäßigkeit überall auf Erden aufgeschossen ift und noch aufschießt! Die wildschöne Unvernünftigkeit der Poesie widerlegt euch, ihr Utilitarier! Gerade vom Nuten einmal loskommen wollen das hat den Menschen erhoben, das hat ihn zur Moralität und Kunft inspirirt!" Nun, ich muß hierin einmal den Utilitariern zu Gefallen reben — sie haben ja so selten Recht, daß es zum Erbarmen ist! Man hatte in jenen alten Zeiten, welche die Poefie in's Dasein riefen, doch die Nühlichkeit dabei im Auge und eine sehr große Nühlichkeit — damals, als man den Rhythmus in die Rebe bringen ließ, jene Gewalt, die alle Atome des Sațes nen ordnet, die Worte wählen heißt und den Gedanken neu färbt und dunkler, fremder, ferner macht:

freilich eine abergläubische Müglichkeit! Es sollte vermöge des Rhythmus den Göttern ein menschliches Anliegen tiefer eingeprägt werden, nachdem man Anliegen tiefer eingeprägt werden, nachdem man bemerkt hatte, daß der Mensch einen Bers besser im Gedächtniß behält als eine ungebundene Rede; ebensalls meinte man durch das rhythmische Tiktak über größere Fernen hin sich hörbar zu machen; das rhythmisirte Gebet schien den Göttern näher an's Ohr zu kommen. Bor Allem aber wollte man den Nutzen von jener elementaren Überwältigung haben, welche der Mensch an sich beim Hören der Mussik eine Unser dem Füße, auch die Seele selber geht dem Takte nach, — wahrzicheinlich, so schloß man, auch die Seele der Götter! Man versuchte sie als durch den Rhythmus zu zwingen und eine Gewalt über sie auszuüben: man warf ihnen die Poesse wie eine magische Schlinge um. Es gab noch eine wunderlichere Vorstellung: und diese gerade hat vielleicht am mächtigsten zur Entstehung der Poesse gewirkt. Bei den Pythagoreern erscheint sie als philosophische Lehre und als Kunstgriff der Erziehung: aber längst bevor es Philosophen gab, gestand man der Mussik längst bevor es Philosophen gab, gestand man der Musik die Kraft zu, die Affekte zu entladen, die Seele zu reinigen, die ferocia animi zu mildern — und zwar gerade durch das Rhythmische in der Musik. Wenn die richtige Spannung und Harmonie der Seele verloren gegangen war, mußte man tanzen, in dem Takte des Sängers, das war das Necept dieser Heistunft. Wit ihr stillte Terpander einen Aufruhr, besänstigte Empedokses einen Rasenden, reinigte Damon einen siebesssiechen Jüngling; mit ihr nahm man auch die wildgewordenen rachsüchtigen Götter in Kur. Zuerst dadurch, daß man den Taumel

und die Ausgelaffenheit ihrer Affette auf's Höchste trieb, also den Rasenden toll, den Rachsüchtigen rachetrunken machte: — alle orgiaftischen Culte wollen die ferocia einer Gottheit auf Ein Mal entladen und zur Draie machen, damit sie hinterher sich freier und ruhiger fühle und den Menschen in Ruhe lasse. Melos bedeutet, seiner Wurzel nach, ein Besänftigungsmittel, nicht weil es selber sanft ist, sondern weil seine Nachwirkung sanft macht. — Und nicht nur im Cultusliede, auch bei bem weltlichen Liede der ältesten Zeiten ift die Voraussetzung, daß das Rhythmische eine magische Kraft übe, zum Beispiel beim Wasserschöpfen oder Rudern: das Lied ist eine Bezauberung der hierbei thätig gedachten Dämonen, es macht sie willfährig, unfrei und zum Werkzeug bes Menschen. Und so oft man handelt, hat man einen Anlaß zu fingen — jede Handlung ift an die Beihülfe von Geiftern geknüpft: Zauberlied und Besprechung scheinen die Urgeftalt der Poesie zu sein. Wenn der Bers auch beim Drakel verwendet wurde — die Griechen fagten, der Hegameter sei in Delphi erfunden -, so sollte der Rhythmus auch hier einen Zwang ausüben. Sich prophezeien lassen — das bedeutet urspünglich (nach der mir wahrscheinlichen Ableitung des griechischen Wortes): sich etwas bestimmen laffen; man glaubt die Zukunft erzwingen zu können, dadurch daß man Apollo für sich gewinnt: er, der nach der ältesten Vorstellung viel mehr als ein vorhersehender Gott ift. So wie die Formel ausgesprochen wird, buchstäblich und rhythmisch genau, so bindet sie die Zukunft: die Formel aber ift die Erfindung Apollo's, welcher, als Gott der Rhythmen, auch die Göttinnen des Schickjals binden kann. — Im Ganzen gesehen und gefragt: gab es für die alte abergläubische Alrt des Menschen überhaupt etwas Nütlicheres als

den Rhythmus? Mit ihm konnte man alles: eine Arbeit magisch fördern; einen Gott nötsigen, zu erscheinen, nahe zu sein, zuzuhören; die Zukunst sich nach seinem Willen zurecht machen; die eigne Seele von irgend einem Über-maaße (der Angst, der Manie, des Mitleidens, der Rachsucht) entladen, und nicht nur die eigne Seele, sondern die des bösesten Dämons, — ohne den Vers war man nichts, durch den Vers wurde man beinahe ein Gott. Ein solches Grundgefühl läßt sich nicht mehr völlig ausrotten — und noch jetzt, nach Jahrtausende langer Arbeit in der Bekämpfung solchen Aberglaubens, wird auch der Weiseste von uns gelegentlich zum Narren des Khythmus, sei es auch nur darin, daß er einen Gedanken als mahrer empfindet, wenn er eine metrische Form hat und mit einem göttlichen Hopfasa daher kommt. Ist es nicht eine sehr lustige Sache, daß immer noch die ernstesten Philosophen, so streng sie es sonst mit aller Gewißheit nehmen, sich auf Dichtersprüche berufen, um ihren Gedanken Kraft und Glaubwürdigkeit zu geben? — und doch ist es sür eine Wahrheit gefährlicher, wenn der Dichter ihr zustimmt, als wenn er ihr widerspricht! Denn wie Homer sagt: "Viel ja lügen die Sänger!"

# 85.

Das Gute und das Schöne. — Die Künstler verherrlichen sortwährend — sie thun nichts Anderes —: und zwar alle jene Zustände und Dinge, welche in dem Ruse stehen, daß bei ihnen und in ihnen der Mensch sich einmal gut oder groß oder trunken oder lustig oder wohl und weise fühlen kann. Diese ausgelesenen Dinge und Zustände, deren Werth für das menschliche Glück als sicher und abgeschätz gilt, sind die Objekte

ber Künftler: sie liegen immer auf der Lauer, dergleichen zu entdecken und in's Gebiet der Kunst hinüberzuziehn. Ich will sagen: sie sind nicht selber die Taxatoren des Glücks und des Glückschen, aber sie drängen sich immer in die Nähe dieser Taxatoren, mit der größten Neugierde und Lust, sich ihre Schätzungen sosort zu Nutze zu machen. So werden sie, weil sie außer ihrer Ungeduld auch die großen Lungen der Herolde und die Füße der Läuser haben, immer auch unter den Ersten sein, die das neue Gute verherrlichen, und oft als die erscheinen, welche es zuerst gut nennen und als gut taxiren. Dies aber ist, wie gesagt, ein Irrthum: sie sind nur geschwinder und lauter als die wirklichen Taxatoren. — Und wer sind denn diese? — Es sind die Reichen und die Müßigen.

#### 86.

Bom Theater. — Diefer Tag gab mir wieder starke und hohe Gesühle, und wenn ich an seinem Abende Musik und Kunst haben könnte, so weiß ich wohl, welche Musik und Kunst ich nicht haben möchte, nämlich alle jene nicht, welche ihre Zuhörer berauschen und zu einem Augenblicke starken und hohen Gesühls emportreiben möchte, — jene Menschen des Alltags der Seele, die am Abende nicht Siegern auf Triumph-wägen gleichen, sondern müden Maulthieren, an denen das Leben die Peitsche etwas zu oft geübt hat. Was würden jene Menschen überhaupt von "höheren Stimmungen" wissen, wenn es nicht rauscherzeugende Wittel und idealische Peitschenschläge gäbe! — und so haben sie ihre Begeisterer, wie sie ihre Weine haben. Aber was ist mir ihr Getränk und ihre Trunkenheit! Was braucht der Begeisterte den Wein! Vielmehr blickt er

mit einer Art von Efel auf die Mittel und Mittler bin, welche hier eine Wirkung ohne zureichenden Grund erzeugen sollen — eine Nachäffung der hohen Seelenfluth!
— Wie? Man schenkt dem Maulwurf Flügel und stolze — Wie? Man schenkt dem Maulwurf Flügel und stolze Einbildungen — vor Schlafengehen, bevor er in seine Höhle kriecht? Man schickt ihn in's Theater und setz ihm große Gläser vor seine blinden und müden Augen? Menschen, deren Leben keine "Handlung" sondern ein Geschäft ist, sitzen vor der Bühne und schauen fremdartigen Wesen zu, denen das Leben mehr ist als ein Geschäft? "So ist es anständig, sagt ihr, so ist es unterhaltend, so will es die Vildung!" — Nun denn! So sehlt mir allzu oft die Vildung: denn dieser Anblick ist mir allzu oft ekelhaft. Wer an sich der Tragödie und Komödie genug hat, bleibt wohl am Tragödie und Komödie genug hat, bleibt wohl am Liebsten fern vom Theater; ober, zur Ausnahme, ber ganze Borgang — Theater und Bublikum und Dichter eingerechnet — wird ihm zum eigentlichen tragischen und fomischen Schauspiel, so daß das aufgeführte Stück dagegen ihm nur wenig bedeutet. Wer etwas wie Fauft und Manfred ist, was liegt dem an den Fausten und Manfreden des Theaters! — während es ihm gewiß noch zu denken giebt, daß man überhaupt bergleichen Figuren auf's Theater bringt. Die stärtsten Gedanken und Leiden= schaften vor benen, welche des Denkens und der Leiden= schaft nicht fähig sind — aber des Rausches! Und jene als ein Mittel zu diesem! Und Theater und Musik das Halches Pauchen und Betel-Kauen der Europäer! Oh wer erzählt uns die ganze Geschichte der Narcotica! — es ift beinahe die Geschichte der "Bildung", ber sogenannten höheren Bildung!

87.

Von der Sitelkeit der Künstler. — Ich glaube, daß die Künstler oft nicht wissen, was sie am besten können, weil sie zu eitel sind und ihren Sinn auf etwas Stolzeres gerichtet haben, als diese kleinen Pflanzen zu sein scheinen, welche neu, seltsam und schön, in wirklicher Vollkommenheit auf ihrem Boden zu wachsen vermögen. Das letzthin Sute ihres eigenen Gartens und Weinbergs wird von ihnen obenhin abgeschätzt, und ihre Liebe und ihre Einsicht sind nicht gleichen Kanges. Da ist ein Musiker, der mehr als irgend ein Musiker darin seine Meisterschaft hat, die Töne aus dem Reiche leibender gedrückter gemarterter Seelen zu sinden und auch noch den stummen Thieren Sprache zu geben. Niemand kommt ihm gleich in den Farben des späten Herbstes, dem unbeschreiblich rührenden Glück eines letzen allerletzen allersierzesten Genießens, er kennt einen Klang für jene heimlich=unheimlichen Witternächte der Seele, Von der Eitelkeit der Künstler. — Ich glaube, für jene heimlich=unheimlichen Mitternächte ber Seele, wo Urfache und Wirkung aus den Jugen gekommen zu sein scheinen und jeden Augenblick etwas "aus dem Nichts" entstehen kann; er schöpft am glücklichsten von Men aus dem unteren Grunde des menschlichen Glückes und gleichsam aus deffen ausgetrunkenem Becher, wo die herbsten und widrigsten Tropfen zu guter= und böserlett mit den sugesten zusammengelaufen sind; er tennt jenes mude Sich-schieben der Scele, die nicht mehr springen und fliegen, ja nicht mehr gehen kann; er hat den scheuen Blick des verhehlten Schmerzes, des Verstehens ohne Trost, des Abschiednehmens ohne Geständniß; ja, als der Orphens alles heimlichen Elends, ist er größer als irgend einer, und manches ist durch ihn überhaupt der Kunst hinzugefügt worden, was bisher

unausdrückdar und selbst der Kunst unwürdig erschien, und mit Worten namentlich nur zu verscheuchen, nicht zu sassen war, — manches ganz Kleine und Mikroskopische der Seele: ja es ist der Meister des ganz Kleinen. Aber er will es nicht sein! Sein Charakter liebt vielmehr die großen Wände und die verwegene Wandmalerei! Es entgeht ihm, daß sein Geist einen andern Geschmack und Hang hat und am liebsten still in den Winkeln zusammengestürzter Häuser sitzt: — da, verborgen, sich selber verborgen, malt er seine eigentlichen Meisterstücke, welche alle sehr kurz sind, ost nur Sinen Takt lang, — da erst wird er ganz gut, groß und vollkommen, da vielleicht allein. — Aber er weiß es nicht! Er ist zu eitel dazu, es zu wissen. ist zu eitel bazu, es zu wissen.

## 88.

Der Ernst um die Wahrheit. — Ernst um die Wahrheit! Wie Verschiedenes verstehen die Menschen bei diesen Worten! Eben dieselben Ansichten und Arten von Beweis und Prüfung, welche ein Denker an sich wie eine Leichtsertigkeit empfindet, der er zu seiner Scham in dieser oder jener Stunde unterlegen ist, — eben dieselben Ansichten können einem Künstler, der auf sie stößt und mit ihnen zeitweilig lebt, das Verwußtsein geben, jetzt habe ihn der tiesste Ernst um die Wahrheit ersaßt, und es sei bewunderungswürdig, daß er, obschon Künstler, doch zugleich die ernsthafteste Begierde nach dem Gegensaße des Scheinenden zeige. So ist es möglich, daß einer gerade mit seinem Pathos von Ernsthaftigkeit verräth, wie oberstächlich und genügsam sein Geist disher im Reiche der Erkenntniß gespielt hat. — Und ist nicht alles, was wir wichtig nehmen, unser

Berräther? Es zeigt, wo unsere Gewichte liegen und wofür wir feine Gewichte besitzen.

# 89.

Jetzt und ehedem. — Was liegt an aller unster Kunst der Kunstwerke, wenn jene höhere Kunst, die Kunst der Feste uns abhanden kommt! Ehemals waren alle Kunstwerke an der großen Feststraße der Menschheit aufgestellt, als Erinnerungszeichen und Denkmäler hoher und seliger Momente. Setzt will man mit den Kunstwerken die armen Erschöpften und Kranken vonder großen Leidensstraße der Menschheit bei Seite locken, für ein lüsternes Augenblickchen; man dietet ihnen einen kleinen Kausch und Wahnsinn an.

#### 90.

Lichter und Schatten. — Die Bücher und Niederschriften sind bei verschiedenen Denkern Versschiedenens: der Eine hat im Buche die Lichter zusammenzebracht, die er geschwind aus den Strahlen einer ihm aufleuchtenden Erkenntniß wegzustehlen und heimzutragen wußte; ein Anderer giebt nur die Schatten, die Nachsbilder in Grau und Schwarz von dem wieder, was Tags zuvor in seiner Seele sich ausbaute.

#### 91.

Vorsicht. — Alfieri hat, wie bekannt, sehr viel gelogen, als er den erstaunten Zeitgenossen seine Lebensgeschichte erzählte. Er log aus jenem Despotismus gegen sich selber, den er zum Beispiel in der Art bewies, wie er sich seine eigne Sprache schuf und sich zum Dichter thrannisirte: — er hatte endlich eine strenge Form von Erhabenheit gefunden, in welche er sein Leben und sein Gedächtniß hineinpreßte: es wird viel Qual dabei gewesen sein. — Ich würde auch einer Lebenszgeschichte Platon's, von ihm selber geschrieben, keinen Glauben schenken: so wenig als der Rousseau's oder der vita nuova Dante's.

#### 92.

Prosa und Poesie. — Man beachte doch, daß bie großen Meister der Prosa kast weuche voch, dug gewesen sind, sei es öffentlich oder auch nur im Geheimen und für das "Kämmerlein"; und fürwahr, man schreibt nur im Angesichte der Poesie gute Prosa! Denn diese ist ein ununterbrochener artiger Krieg mit der Poesie: alle ihre Reize bestehen darin, daß beständig der Poesie ausgewichen und widersprochen wird; jedes Abstraktum will als Schalkheit gegen diese und wie mit spöttischer Stimme vorgetragen sein; jede Trockenheit und Kühle soll die liebliche Göttin in eine liebliche Berzweiflung bringen; oft giebt es Annäherungen, Berföhnungen des Augenblicks und dann ein plötliches Burückspringen und Auslachen; oft wird ber Borhang aufgezogen und grelles Licht hereingelassen, während gerade die Göttin ihre Dämmerungen und dumpfen Farben genießt; oft wird ihr das Wort aus dem Munde genommen und nach einer Melodie abgesungen, bei der sie die seinen Hab kand einer Activote angestungen, ver ver sie die seinen Habe vor die seinen Hrchen hält, — und so giebt es tausend Vergnügungen des Krieges, die Niederlagen mitgezählt, von denen die Unpoetischen, die sogenannten Prosa-Menschen, gar nichts wissen: — diese schreiben und sprechen denn auch nur schlechte Prosa!

Der Krieg ist der Vater aller guten Dinge, der Krieg ist auch der Vater der guten Prosa! — Vier sehr seltsame und wahrhaft dichterische Menschen waren es in diesem Fahrhundert, welche an die Meisterschaft der Prosa gereicht haben, sür die sonst dies Fahrhundert nicht gemacht ist — aus Mangel an Poesie, wie angedeutet. Um von Goethe abzusehen, welchen billigerweise das Fahrhundert in Anspruch nimmt, das ihn hervorbrachte: so sehe ich nur Giacomo Leopardi, Prosper Mérimée, Kalph Waldo Emerson und Walter Savage Landor, den Versassen der Imaginary conversations, als würdig an, Meister der Prosa zu heißen.

#### 93.

Aber warum schreibst benn du? — A: Ich gehöre nicht zu benen, welche mit der nassen Feder in der Hand denken; und noch weniger zu Ienen, die sich gar vor dem offnen Tintensasse ihren Leidenschaften überlassen, auf ihrem Stuhle sitzend und auf's Papier starrend. Ich ärgere oder schäme mich alles Schreibens; Schreiben ist für mich eine Nothdurft — selbst im Gleichniß davon zu reden, ist mir widerlich. B: Aber warum schreibst du dann? A: Ia, mein Lieber, im Vertrauen gesagt: ich habe bisher noch kein andres Mittel gesunden, meine Gedanken so zu werden. B: Und warum willst du sie los werden? A: Warum ich will? Will ich denn? Ich muß — B: Genug! Genug!

# 94.

Wachsthum nach dem Tode. — Jene kleinen verwegenen Worte über moralische Dinge, welche

Fontenelle in seinen unsterblichen Todtengesprächen hinwarf, galten seiner Zeit als Paradoxien und Spiele eines nicht unbedenklichen Wiges; selbst die höchsten Richter des Geschmacks und des Geistes sahen nicht mehr darin — ja vielleicht Fontenelle selber nicht. Nun ereignet sich etwas Unglaubliches: diese Gedanken werden Wahrsheiten! Die Wissenschaft beweist sie! Das Spiel wird zum Ernst! Und wir lesen jene Dialoge mit einer andern Empfindung, als Voltaire und Helbetius sie lasen, und heben unwillsürlich ihren Urheber in eine andere und viel höhere Kangklasse der Geister, als jene thaten, — mit Recht? mit Unrecht?

#### 95.

Thamfort. — Daß ein solcher Kenner bes Menschen und der Menge, wie Chamfort, eben der Menge beisprang und nicht in philosophischer Entsagung und Abwehr seitwärts stehen blieb, das weiß ich mir nicht anders zu erklären als so: Ein Instinkt war in ihm stärker als seine Weisheit und war nie befriedigt worden, der Haß gegen alle noblesse des Geblüts: vielleicht der alte, nur zu erklärliche Haß seiner Mutter, welcher durch die Liebe zur Mutter in ihm heilig gesprochen war, — ein Instinkt der Rache von seinen Knadenjahren her, der die Stunde erwartete, die Mutter zu rächen. Und nun hatte ihn das Leben und sein Genie, und ach! am meisten wohl das väterliche Blut in seinen Adern dazu versührt, eben dieser noblesse sich einzureihen und gleichzustellen — viele viele Jahre lang! Endlich ertrug er aber seinen eignen Anblick, den Anblick des "alten Menschen" unter dem alten rezime nicht mehr; er gerieth in eine heftige Leidenschaft der

Buße, und in bieser zog er bas Gewand bes Pöbels an, als seine Art von härener Kutte! Sein böses Gewissen war die Versäumniß der Rache. — Geset, Chamsort wäre damals um einen Grad mehr Philosoph geblieben, so hätte die Revolution ihren tragischen Witz und ihren schärfsten Stachel nicht bekommen: sie würde als ein viel dümmeres Ereigniß gelten und keine solche Versührung der Geister sein. Aber der Haß und die Rache Chamsort's erzogen ein ganzes Geschlecht: und die erlauchtesten Menschen machten diese Schule durch und die erlauchtesten Menschen machten diese Schule durch. Man erwäge doch, daß Mirabeau zu Chamfort wie zu seinem höheren und älteren Selbst aussch, von dem er Antriebe, Warnungen und Richtersprüche erwartete und ertrug, — Mirabeau, der als Mensch zu einem ganz anderen Kange der Größe gehört als selbst die Ersten unter den staatsmännischen Größen von Gestern und Heute. — Seltsam, daß trotz einem solchen Freunde und Fürsprecher — man hat ja die Briese Mirabeau's an Chamfort — dieser wizigste aller Moralisten den Franzosen fremd geblieben ist, nicht anders als Stendhal, der vielleicht unter allen Franzosen die ses Jahrhunderts die gedankenreichsten Augen und Ohren gehabt hat. Ist es, daß Letzterer im Grunde zu viel von einem Deutschen und Engländer an sich hatte, um den Parisern noch erträglich zu sein? — während Chamfort, ein Mensch, reich an Tiesen und Hintergründen der Seele, disster, leidend, glühend, — ein Denser, der das Lachen als das Heilmittel gegen das Leben nöthig fand und der sich beinahe verloren gab an jedem Tage, wo er nicht gelacht hatte, — vielmehr wie ein Italiäner und Blutsverwandter Dante's und Leopardi's erscheint als wie ein Franzose! Man und Leopardi's erscheint als wie ein Franzose! Man kennt die letzten Worte Chamsort's: "Ah! mon ami,

sagte er zu Siches, je m'en vais enfin de ce monde, où il faut que le cœur se brise ou se bronze—". Das sind sicherlich nicht Worte eines sterbenden Franzosen!

# 96.

3mei Redner. - Bon diesen beiden Rednern erreicht der eine die ganze Vernunft seiner Sache nur dann, wenn er sich der Leidenschaft überläßt: erst diese pumpt genug Blut und Hipe ihm in's Gehirn, um seine hohe Geistigkeit zur Offenbarung zu zwingen. Der Andre versucht wohl hier und da dasselbe: mit Hüsse der Leidenschaft seine Sache volltönend, heftig und hinreißend vorzubringen, — aber gewöhnlich mit einem schlechten Erfolge. Er redet dann sehr bald dunkel und verwirrt, er übertreibt, macht Auslassungen und erregt gegen die Bernunft seiner Sache Migtrauen: ja er felbst empfindet dabei dies Migtrauen, und baraus erklären sich plögliche Sprünge in die kältesten und abstoßendsten Tone, welche in dem Zuhörer einen Zweifel erregen, ob seine ganze Leidenschaftlichkeit acht gewesen sei. Bei ihm überfluthet jedes Mal die Leiden= schaft den Geist; vielleicht, weil sie stärker ist als bei dem Erften. Aber er ift auf der Bohe seiner Rraft, wenn er bem andringenden Sturme seiner Empfindung widersteht und ihn gleichsam verhöhnt: da erst tritt sein Beift ganz aus feinem Berfteck heraus, ein logischer spöttischer spielender und boch furchtbarer Beift.

97.

Von der Geschwätigkeit der Schriftsteller.
— Es giebt eine Geschwätigkeit des Zorns — häufig

bei Luther, auch bei Schopenhauer. Eine Geschwätigkeit aus einem zu großen Vorrath von Begriffsformeln, wie bei Kant. Eine Geschwätigkeit aus Lust an immer neuen Wendungen derselben Sache: man findet sie bei Montaigne. Eine Geschwätigkeit hämischer Naturen: wer Schriften dieser Zeit liest, wird sich hierbei zweier Schriftseller erinnern. Eine Geschwätigkeit aus Lust an guten Worten und Sprachsormen: nicht selten in der Prosa Goethe's. Eine Geschwätigkeit aus reinem Wohlgefallen an Lärm und Wirrwarr der Empfindungen: zum Beispiel bei Carlyle.

#### 98.

Zum Ruhme Shakespeare's. — Das Schönste, was ich zum Ruhme Shakespeare's, des Menschen, zu sagen wüßte, ist dies: er hat an Brutus geglaubt und kein Stäubchen Mißtrauens auf diese Art Tugend geworfen! Ihm hat er seine beste Tragödie geweiht — sie wird jetzt immer noch mit einem falschen Namen genannt —, ihm und dem furchtbarsten Indegriff hoher Moral. Unabhängigkeit der Seele — das gilt es hier! Kein Opfer kann da zu groß sein: seinen siebsten Freund selbst muß man ihr opfern können, und sei er noch dazu der herrsichste Mensch, die Zierde der Welt, das Genie ohne Gleichen, — wenn man nämlich die Freiheit als die Freiheit großer Seelen liebt und durch ihn dieser Freiheit Gesahr droht: — der Art muß Shakespeare gesühlt haben! Die Höhe, in welche er Cäsar stellt, ist die seinste Shre, die er Brutus erweisen konnte: so erst erhebt er dessen inneres Problem in's Ungeheure, und edenso die seelische Kraft, welche diesen Knoten zu zerhauen vermochte! — Und war es wirklich die politische Freiheit, welche diesen Dichter zum Mitgesihl geworfen! Ihm hat er seine beste Tragödie geweiht politische Freiheit, welche diesen Dichter zum Mitgefühl

mit Brutus trieb — zum Mitschuldigen des Brutus machte? Ober war die politische Freiheit nur eine Symbolik für irgend etwas Unaussprechbares? Stehen wir vielleicht vor irgend einem unbefannt gebliebenen dunklen Greignisse und Abenteuer aus des Dichters eigener Seele, von bem er nur durch Zeichen reden mochte? Was ist alle Hamlet-Melancholie gegen die Melancholie des Brutus! — und vielleicht kannte Shakespeare auch diese, wie er jene kannte, aus Erfahrung! Bielleicht hatte auch er seine finstere Stunde und seinen bosen Engel, gleich Brutus! — Was es aber auch der Art von Ahnlichkeiten und geheimen Bezügen gegeben haben mag: bor ber ganzen Gestalt und Tugend des Brutus warf Shakespeare sich auf den Boden und fühlte sich unwürdig und ferne: — das Zeugniß dafür hat er in seine Tragodie hineingeschrieben. Zweimal hat er in ihr einen Poeten vor= geführt und zweimal eine solche ungeduldige und allerlette Berachtung über ihn geschüttet, daß es wie ein Schrei flingt — wie der Schrei der Selbstverachtung. Brutus, selbst Brutus verliert die Geduld, als der Poet auftritt, eingebildet, pathetisch, zudringlich, wie Boeten zu sein pflegen, als ein Wesen, welches von Möglichkeiten ber Größe, auch der sittlichen Größe, zu strozen scheint und es doch in der Philosophie der That und des Lebens selten selbst bis zur gemeinen Rechtschaffenheit bringt. "Kennt er die Zeit, so kenn' ich seine Launen fort mit dem Schellen - Hanswurft!" - ruft Brutus. Man übersetze sich bies zurnd in die Seele bes Poeten, der es dichtete.

99.

Die Anhänger Schopenhauer's. — Was man bei ber Berührung von Cultur= Bölfern und Barbaren

zu sehen bekommt: daß regelmäßig die niedrigere Cultur von der höheren zuerst deren Laster, Schwächen und Ausschweifungen annimmt, von da aus einen Reiz auf sich ausgeübt fühlt und endlich vermittelst der angeeigneten Laster und Schwächen etwas von der werthhaltigen Kraft der höheren Cultur mit auf sich überströmen läßt: — das kann man auch in der Nähe und ohne Reisen zu Barbaren=Bölkern mit ansehen, freilich etwas verfeinert und vergeistigt und nicht so leicht mit Händen zu greifen. Was pflegen doch die Anhänger Schopenhauer's in Deutschland von ihrem Meister zuerst anzunehmen? als welche, im Vergleich zu dessen überlegener Cultur, sich barbarenhaft genug vorkommen müssen, um auch durch ihn zuerst barbarenhaft fascinirt und verführt zu durch ihn zuerst barbarenhaft fascinirt und verführt zu werden. Ift es sein harter Thatsachen=Sinn, sein guter Wille zu Helligkeit und Vernunft, der ihn oft so englisch und so wenig deutsch erscheinen läßt? Oder die Stärke seines intellektuellen Gewissens, das einen sebenslangen Widerspruch zwischen Sein und Wollen aushielt und ihn dazu zwang, sich auch in seinen Schriften beständig und fast in jedem Punkte zu widersprechen? Oder seine Meinlichseit in Dingen der Kirche und des christlichen Gottes? — denn hierin war er reinlich wie kein deutscher Philosoph bisher, so daß er "als Voltairianer" sebte und starb. Oder seine unsterblichen Lehren von der Intellektualität der Anschauung, von der Apriorität des Causalitätsgeseßes, von der Wertzeug=Natur des Intellekts und der Unfreiheit des Willens? Nein, dies Alles bezaubert nicht und wird nicht als bezaubernd Alles bezaubert nicht und wird nicht als bezaubernd gefühlt: aber die mystischen Verlegenheiten und Aus-flüchte Schopenhauer's, an jenen Stellen, wo der That-sachen-Denker sich vom eitlen Triebe, der Enträthseler ber Welt zu fein, verführen und verderben ließ, die

unbeweisbare Lehre von Ginem Willen ("alle Urfachen sind nur Gelegenheitsursachen der Erscheinung des Willens zu dieser Zeit, an diesem Orte", "der Wille zum Leben ist in jedem Wesen, auch dem geringsten, ganz und ungetheilt vorhanden, so vollständig, wie in allen, die je waren, find und sein werden, zusammengenommen"), die Leugnung des Individuums ("alle Löwen find im Grunde nur Gin Löwe", "die Bielheit der Individuen ist ein Schein"; sowie auch die Entwicklung nur ein Schein ist: — er nennt den Gebanken de Lamarck's "einen genialen, absurden Irrthum"), die Schwärmerei vom Genie ("in der aesthetischen Anschauung ist das Individuum nicht mehr Individuum, sondern reines, willen= loses, schmerzloses, zeitloses Subjett der Erkenntnig"; "das Subjekt, indem es in dem angeschauten Gegenstande ganz aufgeht, ift diefer Gegenstand selbst geworden"), der Unsinn vom Mitleide und der in ihm ermöglichten Durchbrechung des principii individuationis als ber Quelle aller Moralität, hinzugerechnet solche Behaup-tungen: "das Sterben ist eigentlich der Zweck des Daseins", "es läßt sich a priori nicht gerabezu die Möglichkeit ableugnen, daß eine magische Wirkung nicht auch sollte von einem bereits Gestorbenen ausgehen fönnen": diese und ähnliche Ausschweifungen und Lafter des Philosophen werden immer am Ersten ange= nommen und zur Sache bes Glaubens gemacht: - Laster und Ausschweifungen sind nämlich immer am leichtesten nachzuahmen und wollen keine lange Vorübung. Doch reden wir von dem berühmtesten der lebenden Schopen= hauerianer, von Richard Wagner. — Ihm ist es ergangen, wie es schon manchem Künftler ergangen ist: er vergriff sich in der Deutung der Gestalten, die er schuf, und verkannte die unausgesprochene Philosophie

seiner eigensten Kunst. Richard Wagner hat sich bis in die Mitte seines Lebens durch Hegel irreführen lassen; er that dasselbe noch einmal, als er später Schopen= hauer's Lehre aus seinen Gestalten herauslas und mit "Wille" "Genie" und "Mitseid" sich selber zu formuliren begann. Tropdem wird es wahr bleiben: nichts geht begann. Trothem wird es wahr bleiben: nichts geht gerade so sehr wider den Geist Schopenhauer's als das eigentlich Wagnerische an den Helden Wagner's — ich meine, die Unschuld der höchsten Selbstsucht, der Glaube an die große Leidenschaft als an das Gute an sich, mit Einem Worte, das Siegfriedhafte im Antlitze seiner Helden. "Das Mes riecht eher noch nach Spinoza als nach mir" — würde vielleicht Schopenhauer sagen. So gute Gründe also Wagner hätte, sich gerade nach anderen Philosophen umzusehen als nach Schopenhauer: die Bezauberung, der er in Vetreff dieses Denkers unterlegen ist, hat ihn nicht nur gegen alle anderen Philosophen, sondern sogar gegen die Wissenschaft selber blind gemacht; immer mehr will seine aanze Kunst sich blind gemacht; immer mehr will seine ganze Kunst sich als Seitenstück und Ergänzung der Schopenhauerischen Philosophie geben und immer ausdrücklicher verzichtet fie auf den höheren Chrgeiz, Seitenstück und Ergänzung der menschlichen Erkenntniß und Wissenschaft zu werden. Und nicht nur reizt ihn dazu der ganze geheinniß-volle Prunk dieser Philosophie, welche auch einen Cagliostro gereizt haben würde: auch die einzelnen Gebärden und die Affekte der Philosophen waren stets Verführer! Schopenhauerisch ist zum Beispiel Wagner's Ereiserung über die Verderbniß der deutschen Sprache; und wenn man hierin die Nachahmung gut heißen sollte, so darf doch auch nicht verschwiegen werden, daß Wagner's Stil selber nicht wenig an all den Geschwüren und Geschwülsten krankt, deren Anblick Schopenhauern

so wüthend machte, und daß in Hinsicht auf die deutsch schreibenden Wagnerianer die Wagnerei sich so gefährlich zu erweisen beginnt, als nur irgend eine Hegelei sich erwiesen hat. Schopenhauerisch ist Wagner's Haß gegen die Juden, denen er selbst in ihrer größten That nicht gerecht zu werden vermag: die Juden sind ja die Erfinder bes Chriftenthums! Schopenhauerisch ift ber Versuch Wagner's, das Christenthum als ein verwehtes Korn des Buddhismus aufzusassen und für Europa, unter zeitweiliger Annäherung an katholisch=christliche Formeln und Empfindungen, ein buddhistisches Zeitalter vorzubereiten. Schopenhauerisch ist Wagner's Predigt zu Gunften der Barmherzigkeit im Berkehre mit Thieren; Schopenhauer's Vorgänger hierin war bekanntlich Voltaire, Schopenhauer's Vorgänger hierin war bekanntlich Voltaire, der vielleicht auch schon, gleich seinen Nachfolgern, seinen Haß gegen gewisse Dinge und Menschen als Barmherzigkeit gegen Thiere zu verkleiben wußte. Wenigstens ist Wagner's Haß gegen die Wissenschaft, der aus seiner Predigt spricht, gewiß nicht vom Geiste der Mildherzigkeit und Güte eingegeben — noch auch, wie es sich von selber versteht, vom Geiste übershaupt. — Zuletzt ist wenig an der Philosophie eines Künstlers gelegen, salls sie eben nur eine nachträgliche Philosophie ist und seiner Kunst selber keinen Schaden thut Man kaup sich nicht gewap davor hiten, einem thut. Man kann sich nicht genug davor hüten, einem Künstler um einer gelegentlichen, vielleicht sehr un= glücklichen und anmaaßlichen Maskerade willen gram ju werden; vergessen wir doch nicht, daß die lieben Rünftler sammt und sonders ein wenig Schauspieler find und sein muffen und ohne Schauspielerei es schweclich auf die Länge aushielten. Bleiben wir Wagnern in dem tren, was an ihm wahr und urfprünglich ift, - und namentlich badurch, daß wir, seine Jünger, uns

selber in dem treu bleiben, was an uns wahr und ursprünglich ist. Lassen wir ihm seine intellektuellen Launen und Krämpfe, erwägen wir vielmehr in Billigkeit, welche seltsamen Nahrungen und Nothdürfte eine Kunft, wie die seine, haben darf, um leben und wachsen zu können! Es liegt nichts daran, daß er als Denker so oft Unrecht hat; Gerechtigkeit und Geduld sind nicht seine Sache. Genug, daß sein Leben vor sich selber Recht hat und Recht behält: — dieses Leben, welches jedem von uns zuruft: "Sei ein Mann und folge mir nicht nach, — sondern dir! Sondern dir!" Auch unser Leben soll vor uns selber Recht behalten! Auch wir sollen frei und furchtlos, in unschuldiger Selbstigkeit aus uns selber wachsen und blühen! Und so klingen mir, bei der Betrachtung eines solchen Menschen, auch heute noch, wie ehedem, diese Sätze an's Dhr: "daß Leidenschaft beffer ift als Stoicismus und Heuchelei, daß Ehrlich=sein, selbst im Bösen, beffer ift, als sich selber an die Sittlichkeit des Herkommens verlieren, daß der freie Mensch sowohl gut als bose sein kann, daß aber der unfreie Mensch eine Schande der Natur ist und an keinem himmlischen noch irdischen Troste Antheil hat; endlich, daß jeder, der frei werden will, es durch sich selber werden muß, und daß niemandem die Freiheit als ein Wundergeschent in den Schoof fällt". (Richard Wagner in Bapreuth: II, 433.)

# 100.

Hulbigen lernen. — Auch das Huldigen müssen die Menschen lernen wie das Berachten. Jeder, der auf neuen Bahnen geht und viele auf neue Bahnen geführt hat, entdeckt mit Stannen, wie ungeschickt und arm diese

Vielen im Ausdruck ihrer Dankbarkeit sind, ja wie selten sich überhaupt auch nur die Dankbarkeit äußern kann. Es ist, als ob ihr immer, wenn sie einmal reben will, etwas in die Rehle komme, so daß sie sich nur räuspert und im Räuspern wieder verstummt. Die Art, wie ein Denker die Wirkung seiner Gedanken und ihre umbildende und erschütternde Gewalt zu spüren bekommt, ist beinahe eine Komödic: mitunter hat es das Ansehen, als beinahe eine Komödic: mitunter hat es das Ansehen, als ob die, auf welche gewirkt worden ist, sich im Grunde dadurch beleidigt fühlten und ihre, wie sie fürchten, bedrohte Selbständigkeit nur in allerlei Unarten zu äußern wüßten. Es bedarf ganzer Geschlechter, um auch nur eine höfliche Convention des Dankes zu ersinden: und erst sehr spät kommt jener Zeitpunkt, wo selbst in die Dankbarkeit eine Art Geist und Genialität gefahren ist. Dann ist gewöhnlich auch einer da, welcher der große Danksempfänger ist, nicht nur sür das, was er selber Gutes gethan hat, sondern zumeist für das, was von seinen Borgängern als ein Schat des Höchsten und Besten allmöhlich ausgehäuft warden ist Besten allmählich aufgehäuft worden ift.

# 101.

Voltaire. — Überall, wo es einen Hof gab, hat er das Gesetz des Gut-Sprechens und damit auch das Gesetz des Stils für alle Schreibenden gegeben. Die hösische Sprache ist aber die Sprache des Höslings, der kein Fach hat und der sich selbst in Gesprächen über wissenschaftliche Dinge alle bequemen technischen Ausstrücke verdietet, weil sie nach dem Fache schmecken; deshalb ist der technische Ausdruck und alles, was den Spezialisten verräth, in den Ländern einer hösischen Cultur ein Flecken des Stils. Man ist jetzt, wo alle Höse

Caricaturen von Sonst und Jetzt geworden sind, erstaunt, selbst Voltaire in diesem Punkt unsäglich spröde und peinlich zu finden (zum Beispiel in seinem Urtheil über solche Stilisten wie Fontenelle und Montesquieu), — wir sind eben Alle vom hösischen Geschmack emancipirt, während Voltaire dessen Vollender war!

# 102.

Ein Wort für die Philologen. — Daß es Bücher giebt, so werthvolle und königliche, daß ganze GelehrtensGeschlechter gut verwendet sind, wenn durch ihre Mühe diese Bücher rein erhalten und verständlich erhalten werden, — diesen Glauben immer wieder zu besestigen, ist die Philologie da. Sie setzt vorauß, daß es an jenen seltenen Menschen nicht sehlt (wenn man sie gleich nicht sieht), die so werthvolle Bücher wirklich zu benutzen wissen: — es werden wohl die sein, welche selber solche Bücher machen oder machen könnten. Ich wollte sagen, die Philologie setzt einen vornehmen Glauben vorauß — daß zu Gunsten einiger Weniger, die immer "kommen werden" und nicht da sind, eine sehr große Menge von peinlicher, selbst unsauberer Arbeit vorauß abzuthun sei: es ist alles Arbeit in usum Delphinorum.

# 103.

Von der deutschen Musik. — Die deutsche Musik ist jetzt schon deshalb mehr als jede andere die europäische Musik, weil in ihr allein die Veränderung, welche Europa durch die Revolution erfuhr, einen Ausdruck bekommen hat: nur die deutschen Musiker verstehen sich auf den Ausdruck bewegter Volksmassen,

auf jenen ungeheuren künstlichen Lärm, der nicht einmal sehr laut zu fein braucht, - während zum Beispiel die italiänische Oper nur Chöre von Bedienten ober Soldaten fennt, aber fein "Bolt". Es fommt hinzu, daß aus aller beutschen Musik eine tiefe bürgerliche Eifersucht auf die noblesse herauszuhören ist, namentlich auf esprit und elegance, als den Ausdruck einer höfischen, ritterlichen, alten, ihrer felber sichern Gesellschaft. Das ift keine Musik, wie die des Goethischen Sängers vor dem Thor, bie auch "im Saale", und zwar dem Könige, wohlgefällt; da heißt es nicht: "die Ritter schauten muthig drein, und in den Schooß die Schönen". Schon die Grazie tritt nicht ohne Anwandelung von Gewissensbissen in der deutschen Musik auf; erst bei der Anmuth, der ländlichen Schwester der Grazie, fängt der Deutsche an, sich ganz moralisch zu fühlen, — und von da an immer mehr bis hinauf zu seiner schwärmerischen, gelehrten, oft bärbeißigen "Erhabenheit", der Beethoven'schen Ershabenheit. Will man sich den Menschen zu die ser Musik benken, nun, so benke man sich eben Beethoven, wie er neben Goethe, etwa bei jener Begegnung in Teplit, erscheint: als die Halbbarbarei neben der Cultur, als Volt neben Abel, als der gutartige Mensch neben dem guten und mehr noch als "guten" Menschen, als der Phantast neben dem Künftler, als der Trostbedürftige neben dem Getröfteten, als der Übertreiber und Berbächtiger neben dem Billigen, als der Grillenfänger und Selbstqualer, als ber Narrisch-Bergudte, ber Selig-Unglückliche, der Treuherzig=Maaglose, als der An= maakliche und Plumpe — und, Alles in Allem, als der "ungebändigte Mensch": so empfand und bezeichnete ihn Goethe selber, Goethe der Ausnahme-Deutsche, zu dem eine ebenbürtige Musik noch nicht gefunden ist! - Zulet

erwäge man noch, ob nicht jene jetzt immer mehr um sich greisende Berachtung der Melodie und Verkümmerung des melodischen Sinns bei Deutschen als eine demokratische Unart und Nachwirkung der Revolution zu verstehen ist. Die Melodie hat nämlich eine solche offene Lust an der Gesetzlichkeit und einen solchen Widerwillen dei allem Werdenden, Ungesormten, Willkürlichen, daß sie wie ein Klang aus der alten Ordnung der europäischen Dinge und wie eine Verführung und Kücksührung zu dieser klingt.

## 104.

Vom Klange der deutschen Sprache. — Man weiß, woher das Deutsch stammt, welches seit ein paar Jahrhunderten das allgemeine Schriftbeutsch ist. Die Deutschen mit ihrer Ehrfurcht vor Allem, was vom Hofe kam, haben sich geflissentlich die Kanzleien zum Muster genommen, in Allem, was sie zu schreiben hatten, also namentlich in ihren Briefen, Urkunden, Testamenten und so weiter. Kanzleimäßig schreiben, das war hof= und regierungsmäßig schreiben — das war etwas Vornehmes, gegen das Deutsch der Stadt gehalten, in der man gerade lebte. Allmählich zog man den Schluß und sprach auch so, wie man schrieb, - so wurde man noch vornehmer, in den Wortformen, in der Wahl der Worte und Wendungen und zuletzt auch im Klange: man affektirte einen höfischen Rlang, wenn man sprach, und die Affektation wurde zuletzt Natur. Vielleicht hat sich etwas ganz Gleiches nirgendswo ereignet: die Übergewalt des Schreibestils über die Rede, und die Ziererei und Vornehmthuerei eines ganzen Volkes als Grundlage einer gemeinsamen, nicht mehr dialektischen Sprache. Ich glaube, der

Klang der deutschen Sprache war im Mittelalter und namentlich nach dem Mittelalter tief bäuerisch und gemein: er hat sich in den letten Jahrhunderten etwas veredelt, hauptsächlich badurch, daß man sich genöthigt fand, so viel französische, italianische und spanische Klänge nachzuahmen, und zwar gerade von Seiten des deutschen (und österreichischen) Abels, der mit der Muttersprache sich durchaus nicht begnügen konnte. Aber für Mon= taigne oder gar Kacine muß trot dieser Übung Deutsch unerträglich gemein geklungen haben: und selbst jetzt klingt es, im Munde der Reisenden, mitten unter italiäni= klingt es, im Munde der Reisenden, mitten unter italiänischem Pöbel, noch immer sehr roh, wälderhaft, heiser, wie aus räucherigen Studen und unhöslichen Gegenden stammend. — Nun bemerke ich, daß jett wieder unter den ehemaligen Bewunderern der Kanzleien ein ähnlicher Drang nach Bornehmheit des Klanges um sich greift, und daß die Deutschen einem ganz absonderlichen "Klangzauber" sich zu fügen anfangen, der auf die Dauer eine wirkliche Gefahr für die deutsche Sprache werden könnte, — denn abscheulichere Klänge sucht man in Europa vergedens. Etwas Höhnsiches, Kaltes, Gleichgültiges, Nachlässiges in der Stimme: das klingt jett den Deutschen "vornehm" — und ich höre den guten Willen zu dieser Vornehmheit in den Stimmen der jungen Beamten, Lehrer, Frauen, Kausseut; ja die kleinen Beamten, Lehrer, Frauen, Raufleute; ja die kleinen Mädchen machen schon dieses Offizier-Deutsch nach. Denn der Offizier, und zwar der preußische, ist der Erfinder dieser Klänge: dieser selbe Offizier, der als Militär und Mann des Fachs jenen bewunderungswürdigen Takt der Bescheidenheit besitzt, an dem die Deutschen allesammt zu sernen hätten (die deutschen Prosessoren und Musi= kanten eingerechnet!). Aber sobald er spricht und sich bewegt, ist er die unbescheidenste und geschmackwidrigste

Figur im alten Europa — sich selber unbewußt, ohne allen Zweifel! Und auch den guten Deutschen unbewußt, die in ihm den Mann der ersten und vornehmsten Gesellschaft anstaunen und sich gerne "den Ton von ihm angeben" lassen. Das thut er denn auch! — und zunächst sind es die Feldwebel und Unteroffiziere, welche seinen Ton nachahmen und vergröbern. Man gebe Acht auf die Commandorufe, von denen die deutschen Städte förmlich umbrüllt werden, jest wo man vor allen Thoren exercirt: welche Anmaaßung, welches wüthende Autoritätsgefühl, welche höhnische Kälte klingt aus diesem Gebrüll heraus! Sollten die Deutschen wirklich ein musikalisches Bolk sein? — Sicher ist, daß die Deutschen sich jett im Klange ihrer Sprache militarifiren: wahrscheinlich ift, daß sie, eingeübt militärisch zu sprechen, endlich auch militärisch schreiben werden. Denn die Gewohnheit an bestimmte Klänge greift tief in den Charakter: — man hat bald die Worte und Wendungen und schließlich auch die Gedanken, welche eben zu diesem Klange passen! Biels leicht schreibt man jetzt schon offiziermäßig; vielleicht lese ich nur zu wenig von dem, was man jett in Deutschland schreibt. Aber Eins weiß ich um so sicherer: Deutschland schreibt. Aber Eins weiß ich um so sicherer: die öffentlichen deutschen Kundgebungen, die auch in's Ausland dringen, sind nicht von der deutschen Musik inspirirt, sondern von eben jenem neuen Klange einer geschmackwidrigen Anmaaßung. Fast in jeder Rede des ersten deutschen Staatsmanns, und selbst dann, wenn er sich durch sein kaiserliches Sprachrohr vernehmen läßt, ist ein Accent, den das Ohr eines Ausländers mit Widerwillen zurückweist: aber die Deutschen ertragen ihn — sie ertragen sich felber.

#### 105.

Die Deutschen als Künstler. — Wenn ber Deutsche einmal wirklich in Leidenschaft geräth (und nicht nur, wie gewöhnlich, in den guten Willen zur Leidenschaft!) so benimmt er sich dann in derselben, wie er eben muß, und denkt nicht weiter an sein Benehmen. Die Wahrheit aber ist, daß er sich dann sehr ungeschickt und häßlich und wie ohne Takt und Melodie benimmt, so daß die Zuschauer ihre Pein oder ihre Nührung dabei haben und nicht mehr: — es sei denn, daß er sich in das Erhabne und Entzückte hinaushebt, dessen manche Passionen fähig sind. Dann wird sogar der Deutsche schönheit ihre Zauber selbst über Deutsche ausgießt, treibt die Schönheit ihre Zauber selbst über Deutsche ausgießt, treibt die deutschen Künstler in die Hohen künstler in die Hubschiehen hinauszukommen, mindestens hinauszublicken hin nach einer bessern leichteren süblicheren sonnenshafteren Welt. Und so sind ihre Krämpse ostmals nur Anzeichen dasür, daß sie tanzen möchten: diese armen Bären, in denen versteckte Nymphen und Waldgötter ihr Wesen treiben — und mitunter noch höhere Gottheiten!

## 106.

Musik als Fürsprecherin. — "Ich habe Durst nach einem Meister der Tonkunst, sagte ein Neuerer zu seinem Jünger, daß er mir meine Gedanken ablerne und sie fürderhin in seiner Sprache rede: so werde ich den Menschen besser zu Ohr und Herzen dringen. Wit Tönen kann man die Menschen zu jedem Irrthume und jeder Wahrheit versühren: wer vermöchte einen Ton zu

widerlegen?" — "Also möchtest du für unwiderlegbar gelten?" sagte sein Jünger. Der Neuerer erwiderte: "Ich möchte, daß der Keim zum Baume werde. Damit eine Lehre zum Baume werde, muß sie eine gute Zeit geglaubt werden: damit sie geglaubt werde, muß sie sür unwiderlegbar gelten. Dem Baume thun Stürme Zweisel Gewürm Bosheit noth, damit er die Art und Kraft seines Keimes offenbar mache; mag er brechen, wenn er nicht stark genug ist! Aber ein Keim wird immer nur vernichtet — nicht widerlegt!" — Als er das gesatt hatte rief sein Sünger mit Ungestim: Aber ich gesagt hatte, rief sein Jünger mit Ungestüm: "Aber ich glaube an deine Sache und halte sie für so stark, daß ich alles, alles sagen werde, was ich noch gegen sie auf dem Herzen habe." — Der Neuerer lachte bei sich und drohte ihm mit dem Finger. "Diese Art Jüngerschaft, sagte er dann, ist die beste, aber sie ist gefährlich, und nicht jede Art Lehre verträgt sie."

### 107.

107.

Unsere lette Dankbarkeit gegen die Kunst.

— Hätten wir nicht die Künste gut geheißen und diese Art von Cultus des Unwahren ersunden: so wäre die Einsicht in die allgemeine Unwahrheit und Verlogenheit, die uns jest durch die Wissenschaft gegeben wird — die Einsicht in den Wahn und Irrthum als in eine Vedingung des erkennenden und empfindenden Daseins —, gar nicht auszuhalten. Die Redlichkeit würde den Ekel und den Selbstmord im Gesolge haben. Nun aber hat unsere Redlichkeit eine Gegenmacht, die uns solchen Consequenzen ausweichen hilft: die Kunst, als den guten Willen zum Scheine. Wir verwehren es unserm Auge nicht immer, auszurunden, zu Ende zu dichten: und dann ist es nicht mehr die ewige Unvollsommenheit, die wir

über den Fluß des Werdens tragen, — dann meinen wir eine Göttin zu tragen und sind stolz und sindlich in dieser Dienstleistung. Als aesthetisches Phänomen ist uns das Dasein immer noch erträglich, und durch die Kunst ist uns Auge und Hand und vor Allem das gute Gewissen dazu gegeben, aus uns selber ein solches Phänomen machen zu können. Wir müssen zeitweilig von uns ausruhen, dadurch daß wir auf uns hin und hinab sehen und, aus einer fünstlerischen Ferne her, über uns lachen oder über uns weinen: wir müssen den Helden und ebenso den Narren entdecken, der in unsere Leidenschaft der Erkenntniß steckt, wir müssen unserer Weisheit froh bleiben zu können! Und gerade weil wir im letzten Grunde schwere und ernsthafte Menschen und mehr Gewichte als Menschen sind, so thut uns nichts so gut als die Schelmenkappe: wir brauchen sie vor uns selber — wir brauchen alle übermüthige, schwebende, tanzende, spottende, kindische und selige Kunst, um jener tanzende, spottende, kindische und selige Kunst, um jener Freiheit über den Dingen nicht verlustig zu gehen, welche unser Ideal von uns fordert. Es wäre ein Rückwelche unser Ibeal von uns sordert. Es wäre ein Rückstall sür uns, gerade mit unser reizbaren Nedlichseit ganz in die Moral zu gerathen und um der überstreugen Anforderungen willen, die wir hierin an uns stellen, gar noch selber zu tugendhaften Ungeheuern und Bogelscheuchen zu werden. Wir sollen auch über der Moral stehen können: und nicht nur stehen, mit der ängstlichen Steisigkeit eines Solchen, der jeden Augenblick auszugleiten und zu sallen fürchtet, sondern auch über ihr schweben und spielen! Wie könnten wir dazu der Kunst, wie des Narren entbehren? — Und so lange ihr euch noch nicht zu uns!



Drittes Buch.



#### 108.

Neue Kämpfe. — Nachdem Buddha todt war, zeigte man noch Jahrhunderte lang seinen Schatten in einer Höhle — einen ungeheuren schauerlichen Schatten. Gott ist todt: aber so wie die Art der Menschen ist, wird es vielleicht noch Jahrtausende lang Höhlen geben, in denen man seinen Schatten zeigt. — Und wir — wir müssen auch noch seinen Schatten besiegen!

# 109.

Hiten wir uns! — Hiten wir uns, zu denken, daß die Welt ein lebendiges Wesen sei. Wohin sollte sie sich ausdehnen? Wovon sollte sie sich nähren? Wie könnte sie wachsen und sich vermehren? Wir wissen ja ungefähr, was das Organische ist: und wir sollten das unsäglich Abgeleitete, Späte, Seltene, Zufällige, das wir nur auf der Kruste der Erde wahrnehmen, zum Wesentlichen, Allgemeinen, Ewigen umdeuten, wie es jene thun, die das All einen Organismus nennen? Davor ekelt mir. Hüten wir uns schon davor, zu glauben, daß das All eine Maschine sei; es ist gewiß nicht auf Ein Ziel construirt, wir thun ihm mit dem Wort "Maschine" eine viel zu hohe Ehre an. Hüten wir uns, etwas so Formvolles, wie die kyklischen Bewegungen unserer

Nachbar-Sterne überhaupt und überall vorauszuschen; schon ein Blick in die Milchstraße läßt Zweifel auftauchen, schon ein Blick in die Milchstraße läßt Zweifel auftauchen, ob es dort nicht viel rohere und widersprechendere Bewegungen giebt, ebenfalls Sterne mit ewigen geradslinigen Fallbahnen und dergleichen. Die aftrale Ordnung, in der wir leben, ist eine Ausnahme; diese Ordnung und die ziemliche Dauer, welche durch sie bedingt ist, hat wieder die Ausnahme der Ausnahmen ermöglicht: die Bildung des Organischen. Der Gesammtscharakter der Welt ist dagegen in alle Ewigkeit Chaos, nicht im Sinne der sehlenden Nothwendigkeit, sondern der sehlenden Ordnung, Gliederung, Form, Schönheit, Weisheit, und wie alle unsere aesthetischen Menschlichkeiten heißen. Von unserer Vernunst aus geurtheilt, sind die verunglückten Würse weitaus die Regel, die Ausnahmen sind nicht das geheime Riel, und das ganze Spielwerk wiederholt ewig seine Ziel, und das ganze Spielwerk wiederholt ewig seine Weise, die nie eine Melodie heißen darf, — und zuletzt ist selbst das Wort "verunglückter Wurf" schon eine Vermenschlichung, die einen Tadel in sich schließt. Aber wie dürften wir das All tadeln oder loben! Hüten wir uns, ihm Herzlosigkeit und Unvernunft oder beren Gegensätze nachzusagen: es ist weder vollkommen, noch schön, noch edel, und will nichts von Alledem werden, es strebt durchaus nicht darnach, den Menschen nachzuahmen! Es wird durchaus durch keines unserer aesthetischen und moralischen Urtheile getroffen! Es hat auch feinen Selbsterhaltungstrieb und überhaupt keine Triebe; es kennt auch keine Gesetze. Hüten wir uns, zu sagen, daß es Gesetze in der Natur gebe. Es giebt nur Noth-wendigkeiten: da ist keiner, der befiehlt, keiner, der gehorcht, keiner, der übertritt. Wenn ihr wißt, daß es keine Zwecke giebt, so wißt ihr auch, daß es keinen Zufall giebt: denn nur neben einer Welt von Zwecken

hat das Wort "Zufall" einen Sinn. Hiten wir uns, zu sagen, daß Tod dem Leben entgegengesetzt sei. Das Lebende ist nur eine Art des Todten, und eine sehr seltene Art. — Hiten wir uns, zu denken, die Welt schaffe ewig Neues. Es giebt keine ewig dauerhaften Substanzen; die Materie ist ein ebensolcher Irrthum wie der Gott der Eleaten. Aber wann werden wir am Ende mit unserer Vorsicht und Obhut sein! Wann werden uns alle diese Schatten Gottes nicht mehr verdunkeln? Wann werden wir die Natur ganz entgöttlicht haben! Wann werden wir ansangen dürsen, uns Menschen mit der reinen, neu gefundenen, neu erlösten Natur zu vernatürlichen!

### 110.

Ursprung der Erkenntniß. — Der Intellekt hat ungeheure Zeitstrecken hindurch nichts als Irrthümer erzeugt; einige davon ergaben sich als nüßlich und arterhaltend: wer auf sie stieß oder sie vererbt bekam, kämpste seinen Kampf sür sich und seinen Nachwuchs mit größerem Glücke. Solche irrthümliche Glaubenssätze, die immer weiter vererbt und endlich salt zum menschlichen Arts und Grundbestand wurden, sind zum Beispiel diese: daß es dauernde Dinge gebe, daß es gleiche Dinge gebe, daß es Dinge, Stosse, körper gebe, daß ein Ding das sei, als was es erscheine, daß unser Wollen srei sei, das was sür mich gut ist, auch an und für sich gut sei. Sehr spät erst traten die Leugner und Anzweisler solcher Sätze auf — sehr spät erst trat die Wahrheit auf, als die unkräftigste Form der Erkenntniß. Es schien, daß man mit ihr nicht zu leben vermöge, unser Organismus war auf ihren Gegensat eingerichtet; alle seine höheren Funktionen, die Wahrnehmungen der

Sinne und jede Art von Empfindung überhaupt, arbeiteten mit jenen uralt einverseibten Grundirrthümern. Mehr noch: jene Sähe wurden selbst innerhalb der Erkenntniß zu den Normen, nach denen man "wahr" und "unwahr" bemaß, — bis hinein in die entlegensten Gegenden der reinen Logik. Also: die Kraft der Erkenntnisse liegt nicht in ihrem Grade von Wahrheit, sondern in ihrem Alter, ihrer Einverseibtheit, ihrem Charaster als Lebensbedingung. Wo Leben und Erkennen in Widerspruch zu kommen schienen, ist nie ernstlich gekämpst worden; da galt Leugnung und Zweisel als Tollheit. Iene Ausnahme-Denker, wie die Eleaten, welche trohdem die Gegensähe der natürlichen Irrthümer ausstellten und festhielten, glaubten daran, daß es möglich sei, dieses Gegentheil auch zu leben: sie erfanden den Weisen als den Menschen der Unveränderlichkeit, Universälität der Anschauung, als Eins und Mes zugleich, mit einem eigenen Vermögen für jene umgesehrte Erkenntniß; sie waren des Glaubens, daß ihre Erkenntniß zugleich das Princip des Lebens sei. Um dies Alles aber behaupten zu können, mußten sie sich über ihren eignen Zustand täusch en: sie nußten sich Unpersönlichkeit und Dauer ohne. Wechsel andichten, das Wesen des Erkennenden verkennen, die Gewalt der Triebe im Erkennen leugnen und überhaupt die Bernunft teten mit jenen uralt einverleibten Grundirrthumern. Das Wesen des Erkennenden verkennen, die Gewalt der Triebe im Erkennen leugnen und überhaupt die Vernunft als völlig freie, sich selbst entsprungene Aktivität fassen; sie hielten sich die Augen dafür zu, daß auch sie im Widersprechen gegen das. Gültige, oder im Verlangen nach Ruhe oder Alleinbesitz oder Hervichaft zu ihren Sätzen gekommen waren. Die seinere Entwicklung der Redlichseit und der Skepsis machte endlich auch diese Wenschen unmöglich; auch ihr Leben und Urtheilen ergab sich als abhängig von den uralten Trieben und

Grundirrthümern alles empfindenden Daseins. — Jene seinere Redlichkeit und Stepsis hatte überall dort ihre Entstehung, wo zwei entgegengesete Säge auf das Leben anwendbar erschienen, weil sich beide mit den Grundirrthümern vertrugen, wo also über den höheren oder geringeren Grad des Nußens für das Leben gestritten werden konnte; ebenfalls dort, wo neue Säge sich dem Seben zwar nicht nüglich, aber wenigstens auch nicht schädlich zeigten, als Außerungen eines intellektuellen Spieltriedes, und unschlichzungen eines intellektuellen Spielteides, und unschlichzung, Kampf und Machtgelüst. Nüglichen Urtheilen und Überzeugungen, es entstand in diesem Knäuel Gährung, Kampf und Machtgelüst. Nüglichkeit und Lust nicht nurk, sondern jede Art von Trieben nahm Bartei in dem Kampfe um die "Wahrheiten"; der intellektuelle Kampf wurde Beschäftigung, Neiz, Beruf, Pflicht, Würde —: das Erkennen und das Streben nach dem Wahren ordnete sich endlich als Bedürfniß in die anderen Bedürfnisse ein. Bon da an war nicht nur der Glaube und die Überzeugung, sondern auch die Prüfung, die Leugnung, das Mißtrauen, der Widersperuch eine Macht, alle "bösen" Instinkte waren der Erkenntniß untergeordnet und in ihren Dienst gestellt und bekamen den Glanz des Erlaubten, Geehrten, Nüßlichen und zuletzt das Auge und die Unschuld des Gut eine wachsenen Macht; dis endlich die Erkenntnisse und eine wachsenen Wachsehen Macht, deide in demselben Menschen. Der Denfer: das ist jetzt das Wesen, in dem der Trieb zur Wahrheit und jene lebenerhaltenden Irrthümer ühren Errieb zur Wahrheit und jene lebenerhaltenden Irrthümer ihren ersten Kampf kümpfen, nachdem auch der Trieb zur

Wahrheit sich als eine lebenerhaltende Macht bewiesen hat. Im Verhältniß zu der Wichtigkeit dieses Kampses ist alles Andere gleichgültig: die letzte Frage um die Bedingung des Lebens ist hier gestellt, und der erste Versuch wird hier gemacht, mit dem Experiment auf diese Frage zu antworten. Inwieweit verträgt die Wahrheit die Einverleibung? — das ist die Frage, das ist das Experiment.

## 111.

Herkunft des Logischen. — Woher ist die Logik im menschlichen Kopse entstanden? Gewiß aus der Unlogik, deren Reich ursprünglich ungeheuer gewesen sein muß. Aber unzählig viele Wesen, welche anders schlossen, als wir jetzt schließen, giengen zu anders schlossen, als wir jetzt schließen, giengen zu Grunde: es könnte immer noch wahrer gewesen sein! Wer zum Beispiel das "Gleiche" nicht oft genug aufzusinden wußte, in Betreff der Nahrung oder in Betreff der ihm feindlichen Thiere, wer also zu langsam subsumirte, zu vorsichtig in der Subsumption war, hatte geringere Wahrscheinlichseit des Fortlebens als der, welcher dei allem Ühnlichen sosort auf Gleichheit rieth. Der überwiegende Hang aber, das Ühnliche als gleich zu behandeln, ein unlogischer Hang — denn es giebt an sich nichts Gleiches —, hat erst alle Grundlage der Logist geschaffen. Ebenso mußte, damit der Begriff der Substanz entstehe, der unentbehrlich für die Logist ist, ob ihm gleich im strengsten Sinne nichts Wirkliches entspricht, — lange Zeit das Wechselnde an den Dingen nicht gesehen, nicht empsunden worden sein; die nicht genau sehenden Wesen hatten einen Borsprung vor denen, welche alles "im Flusse" sahen. An und für sich ist schon jeder hohe Grad von Lorsicht im Schließen, jeder steptische Hang eine große Gefahr für das Leben. Es würden keine lebenden Wesen erhalten sein, wenn nicht der entgegengesetzte Hang, lieber zu bejahen als das Urtheil auszusehen, lieber zu irren und zu dichten als abzuwarten, lieber zuzustimmen als zu verneinen, lieber zu urtheilen als gerecht zu sein — außerordentlich stark angezüchtet worden wäre. — Der Verlauf logischer Gedanken und Schlüsse in unserem jetzigen Gehirn entspricht einem Prozesse und Kampse von Trieben, die an sich einzeln alle sehr unlogisch und ungerecht sind; wir ersahren gewöhnlich nur das Resultat des Kampses: so schnell und so versteckt spielt sich jetzt bieser uralte Mechanismus in uns ab.

#### 112.

Ursache und Wirkung. — "Erklärung" nennen wir's: aber "Beschreibung" ist es, was uns vor älteren Stusen der Erkenntniß und Wissenschaft auszeichnet. Wir beschreiben besser — wir erklären ebenso wenig wie alle Früheren. Wir haben da ein vielsaches Nacheinander ausgedeckt, wo der naive Mensch und Forscher älterer Eulturen nur zweierlei sah, "Ursache" und "Wirkung", wie die Rede lautete; wir haben das Bild des Werdens vervollkommnet, aber sind über das Bild, hinter das Bild nicht hinaus gekommen. Die Neihe der "Ursachen" steht viel vollständiger in jedem Falle vor uns, wir schließen: dies und das muß erst vorangehen, damit jenes solge, — aber begriffen haben wir damit nichts. Die Qualität, zum Beispiel bei jedem chemischen Werden, erscheint nach wie vor als ein "Wunder", ebenso jede Fortbewegung; niemand hat den Stoß "erklärt". Wie könnten wir auch erklären! Wir operiren

mit lauter Dingen, die es nicht giebt, mit Linien, Flächen, Körpern, Atomen, theilbaren Zeiten, theilbaren Räumen —, wie soll Erklärung auch nur möglich sein, wenn wir alles erst zum Bilde machen, zu unserem Bilde! Es ist genug, die Wissenschaft als möglichst getreue Anmenschlichung der Dinge zu betrachten, wir lernen immer genauer und selber beschreiben, indem wir die Dinge und ihr Nacheinander beschreiben. Ursache und Wirkung: eine solche Zweiheit giebt es wahrsscheinlich nie — in Wahrheit steht ein continuum vor und, von dem wir ein paar Stücke isoliren; so wie wir eine Bewegung immer nur als isolirte Punkte wahrsnehmen, also eigentlich nicht sehen, sondern erschließen. mit lauter Dingen, die es nicht giebt, mit Linien, nehmen, also eigentlich nicht sehen, sondern erschließen. Die Plötzlichkeit, mit der sich viele Wirkungen abheben, führt uns irre; es ist aber nur eine Plötzlichkeit für uns. Es giebt eine unendliche Menge von Vorgängen in dieser Sekunde der Plötslichkeit, die uns entgehen. Ein Intellekt, der Ursache und Wirkung als continuum, nicht nach unserer Art als willkürliches Zertheilt- und Berstückt-sein, sähe, der den Fluß des Geschehens sähe, — würde den Begriff Ursache und Wirkung verwersen und alle Bedingtheit leugnen.

## 113.

Zur Lehre von den Giften. — Es gehört so viel zusammen, damit ein wissenschaftliches Denken entstehe: und alle diese nöthigen Kräfte haben einzeln ersunden, geübt, gepflegt werden müssen! In ihrer Vereinzelung haben sie aber sehr häusig eine ganz andere Wirkung gehabt als jetzt, wo sie innerhalb des wissenschaftlichen Denkens sich gegenseitig beschränken und in Zucht halten: — sie haben als Giste gewirkt,

zum Beispiel der anzweiselnde Trieb, der verneinende Trieb, der abwartende Trieb, der sammelnde Trieb, der auflösende Trieb. Biese Hefatomben von Menschen sind zum Opfer gebracht worden, ehe diese Triebe lernten, ihr Nebeneinander zu begreisen und sich mit einander als Funktionen Einer organisirenden Gewalt in Einem Menschen zu fühlen! Und wie serne sind wir noch davon, daß zum wissenschaftlichen Denken sich auch noch die künstlerischen Kräfte und die praktische Weisheit des Lebens hinzusinden, daß ein höheres organisches Shstem sich bildet, in Bezug auf welches der Gelehrte, der Arzt, der Künstler und der Gesegeber, so wie wir jest diese kennen, als dürftige Alterthümer erscheinen müßten!

## 114.

Umfang des Moralischen. — Wir construiren ein neues Bild, das wir sehen, sofort mit Hülfe aller alten Ersahrungen, die wir gemacht haben, je nach dem Grade unserer Redlichkeit und Gerechtigkeit. Es giebt gar keine andern als moralische Erlebnisse, selbst nicht im Bereiche der Sinneswahrnehmung.

### 115.

Die vier Irrthümer. — Der Mensch ist durch seine Irrthümer erzogen worden: er sah sich erstens immer nur unvollständig, zweitens legte er sich erbichtete Eigenschaften bei, drittens fühlte er sich in einer salschen Kangordnung zu Thier und Natur, viertens ersand er immer "neue Gütertafeln und nahm sie eine Zeit lang als ewig und unbedingt, so daß bald dieser bald jeuer menschliche Trieb und Zustand an

ber ersten Stelle stand und in Folge dieser Schätzung veredelt wurde. Rechnet man die Wirkung dieser vier Irrthümer weg, so hat man auch Humanität, Menschslichkeit und "Wenschenwürde" hinweggerechnet.

#### 116.

Heerden Instinkt. — Wo wir eine Moral antreffen, da finden wir eine Abschätzung und Kangsordnung der menschlichen Triebe und Handlungen. Diese Schätzungen und Rangordnungen sind immer der Außsdruck der Bedürsnisse einer Gemeinde und Heerde: das, was ihr am ersten frommt — und am zweiten und dritten —, das ist auch der oberste Maaßstab für den Werth aller Einzelnen. Wit der Moral wird der Einzelne angeleitet, Funktion der Heerde zu sein und nur als Funktion sich Werth zuzuschreiben. Da die Bedingungen der Erhaltung einer Gemeinde sehr verschieden von denen einer andern Gemeinde gewesen sind, so gab es sehr verschiedene Moralen; und in Hinsicht auf noch bevorsstehende wesentliche Umgestaltungen der Heerden und Gemeinden, Staaten und Gesellschaften kann man prophezeien, daß es noch sehr abweichende Moralen geben wird. Moralität ist Heerden-Instinkt im Einzelnen.

# 117.

Heerden Wewissen soif. — In den längsten und fernsten Zeiten der Menschheit gab es einen ganz andern Gewissensbiß als heut zu Tage. Heute fühlt man sich nur verantwortlich für das, was man will und thut, und hat in sich selber seinen Stolz: alle unsere Rechtselehrer gehen von diesem Selbste und Luftgefühle des

Einzelnen aus, wie als ob hier von jeher die Quelle des Rechts entsprungen sei. Aber die längste Zeit der Wenschheit hindurch gab es nichts Fürchterlicheres, als sich einzeln zu fühlen. Allein sein, einzeln empfinden, weder gehorchen noch herrschen, ein Individuum bedeuten — das war damals keine Lust, sondern eine Strafe; man wurde verurtheilt "zum Individuum". Gedankenfreiheit galt als das Unbehagen selber. Während wir Gesetz und Singerduums els Organischen werdende Einordnung als Zwang und Einbuße empfinden, empfand man ehedem den Egoismus als eine peinliche Sache, als eine eigentliche Noth. Selbst sein, sich selber nach eigenem Maaß und Gewicht schäpen — das gieng damals wider den Geschmack. Die Neigung dazu würde als Wahnsinn empfunden worden sein: denn mit dem Alleinsein war jedes Elend und jede Furcht verknüpft. Damals hatte der "freie Wille" das böse Gewissen in seiner nächsten Nachbarschaft: und je unfreier man handelte, je mehr ber Heerden-Instinkt und nicht der persönliche Sinn aus der Handlung sprach, um so moralischer schätzte man sich. Alles, was der Heerde Schaden that, sei es, daß der Einzelne es gewollt oder nicht gewollt hatte, machte damals dem Einzelnen Gewissensbisse — und seinem Nachbar noch dazu, ja der ganzen Heerde! — Darin haben wir am allermeisten umgelernt.

#### 118.

Wohlwollen. — Ist es tugendhaft, wenn eine Zelle sich in die Funktion einer stärkeren Zelle verwandelt? Sie muß es. Und ist es böse, wenn die stärkere jene sich assimilirt? Sie muß es ebenfalls; so ist es für sie nothwendig, denn sie strebt nach überreichlichem Ersatz und will sich regeneriren. Demnach hat man im

Wohlwollen zu unterscheiden: den Aneignungstrieb und den Unterwerfungstrieb, je nachdem der Stärkere oder der Schwächere Wohlwollen empfindet. Freude und Begehren sind bei dem Stärkeren, der etwas zu seiner Funktion umbilden will, beisammen: Freude und Begehrtwerden-wollen dei dem Schwächeren, der Funktion werden möchte. — Mitleid ist wesentlich das Erstere, eine angenehme Regung des Aneignungstriedes, deim Anblick des Schwächeren: wobei noch zu bedenken ist, daß "stark" und "schwach" relative Begriffe sind.

## 119.

Rein Altruismus! — Ich sehe an vielen Menschen eine überschüssige Kraft und Lust, Funktion sein zu wollen; sie drängen sich dorthin und haben die seinste Witterung für alle jene Stellen, wo gerade sie Funktion sein können. Dahin gehören jene Frauen, die sich in die Funktion eines Mannes verwandeln, welche an ihm gerade schwach entwickelt ist, und dergestalt zu seinem Geldbeutel oder zu seiner Politik oder zu seinen Gescheutel werden. Solche Wesen erhalten sich selber am besten, wenn sie sich in einen fremden Organismus einssügen; gelingt es ihnen nicht, so werden sie ärgerlich, gereizt und fressen sich selber auf.

#### 120.

Gesundheit der Seele. — Die beliebte medizinische Moralformel (deren Urheber Ariston von Chios ist): "Tugend ist die Gesundheit der Seele" — müßte wenigstens, um brauchbar zu sein, dahin abgeändert werden: "deine Tugend ist die Gesundheit deiner Seele". Denn

eine Gesundheit an sich giebt es nicht, und alle Versuche, ein Ding berart zu befiniren, sind kläglich mißrathen. Es tommt auf dein Ziel, beinen Horizont, beine Kräfte, deine Antriebe, deine Frrthumer und namentlich auf die Ibeale und Phantasmen beiner Seele an, um zu bestimmen, was selbst für beinen Leib Gesundheit zu bedeuten habe. Somit giebt es unzählige Gesundheiten des Leibes; und je mehr man dem Einzelnen und Unvergleichlichen wieder erlaubt, sein Haupt zu erheben, je mehr man das Dogma von der "Gleichheit der Menschen" verlernt, um so mehr muß auch der Begriff einer Normal=Gesundheit, nebst Normal=Diat, Normal= Berlauf der Erfrankung, unsern Medizinern abhanden tommen. Und dann erft dürfte es an der Zeit sein, über Gesundheit und Krankheit der Seele nachzudenken und die eigenthümliche Tugend eines Jeden in deren Gesundheit zu sehen: welche freilich bei bem Ginen fo aussehen könnte, wie der Gegensatz der Gesundheit bei einem Anderen. Zulett bliebe noch die große Frage offen, ob wir der Erfrankung entbehren könnten, felbst gur Entwicklung unfrer Tugend, und ob nicht namentlich unser Durft nach Erkenntnig und Selbsterkenntnig ber franken Seele so gut bedürfe als ber gesunden: turz ob nicht der alleinige Wille zur Gesundheit ein Vorurtheil, eine Feigheit und vielleicht ein Stück feinster Barbarei und Rückständigkeit sei.

# 121.

Das Leben kein Argument. — Wir haben und eine Welt zurecht gemacht, in der wir leben können — mit der Annahme von Körpern, Linien, Flächen, Ursfachen und Wirkungen, Bewegung und Ruhe, Gestalt

und Inhalt: ohne diese Glaubensartikel hielte es jetzt keiner aus zu leben! Aber damit sind sie noch nichts Bewiesenes. Das Leben ist kein Argument; unter den Bedingungen des Lebens könnte der Irrthum sein.

## 122.

Die moralische Stepsis im Christenthum. -Auch das Christenthum hat einen großen Beitrag zur Aufklärung gegeben: es lehrte die moralische Skepsis auf eine sehr eindringliche und wirksame Weise, anklagend, verbitternd, aber mit unermüdlicher Geduld und Feinheit; es vernichtete in jedem einzelnen Menschen ben Glauben an seine "Tugenben"; es ließ für immer jene großen Tugendhaften von der Erde verschwinden, an denen das Alterthum nicht arm war, — jene populären Menschen, die im Glauben an ihre Vollendung mit der Würde eines Stiergefechts-Helden umberzogen. Wenn wir jetzt, erzogen in dieser christlichen Schule der Skepsis, die moralischen Bücher der Alten zum Beispiel Seneka's und Epiktet's lesen, so fühlen wir eine kurzweilige Überlegenheit und sind voll geheimer Einblicke und Überblicke; es ist uns dabei zu Muthe, als ob ein Kind vor einem alten Manne oder eine junge schöne Begeisterte vor La Kochesoucauld redete: wir kennen das, was Tugend ift, besser! Zulett haben wir aber diese selbe Stepsis auch auf alle religiösen Zustände und Borgänge, wie Sünde Reue Gnade Heiligung, angewendet und den Wurm so gut graben lassen, daß wir nun auch beim Lesen aller christlichen Bücher dasselbe Gefühl der seinen Überlegenheit und Einsicht haben: — wir kennen auch die religiösen Gefühle besser! Und es ist Beit, sie gut zu kennen und gut zu beschreiben, benn

auch die Frommen des alten Glaubens sterben aus: — retten wir ihr Abbild und ihren Thous wenigstens für die Erkenntniß!

## 123.

Die Erkenntniß mehr als ein Mittel. -Auch ohne diese neue Leidenschaft — ich meine die Leidenschaft der Erkenntniß — würde die Wissenschaft gefördert werden: die Wissenschaft ist ohne sie bisher gewachsen und groß geworden. Der gute Glaube an die Wissenschaft, das ihr günstige Vorurtheil, von dem unfere Staaten jest beherrscht sind (ehedem war es sogar die Kirche), ruht im Grunde darauf, daß jener unbedingte Hang und Drang sich so selten in ihr offenbart hat, und daß Wissenschaft eben nicht als Leidenschaft, sondern als Zustand und "Ethos" gilt. Ja es genügt oft schon amour-plaisir ber Erkenntnig (Neugierde), es genügt amour-vanité, Gewöhnung an sie, mit der Hinterabsicht auf Ehre und Brod, es genügt felbst für Biele, daß sie mit einem Überschuß von Muße nichts anzufangen wissen als lesen, sammeln, ordnen, beobachten, weiter erzählen; ihr "wissenschaftlicher Trieb" ift ihre Langeweile. Der Papst Leo der Zehnte hat einmal (im Breve an Beroaldus) das Lob der Wissenschaft gesungen: er bezeichnet sie als den schönsten Schmuck und den größten Stolz unseres Lebens, als eine edle Beschäftigung in Glück und Unglück; "ohne sie, sagt er endlich, wäre alles menschliche Unternehmen ohne sesten Halt — auch mit ihr ist es ja noch veränderlich und unsicher genug!" Aber dieser seidlich skeptische Papst verschweigt, wie alle andern kirchlichen Lobredner der Wissenschaft, sein lettes Urtheil über sie. Mag man nun aus seinen Worten heraushören, was für einen solchen

Freund der Kunst merkwürdig genug ist, daß er die Wissenschaft über die Kunst stellt; zulet ist es doch nur eine Artigkeit, wenn er hier nicht von dem redet, was auch er hoch über alle Wissenschaft stellt: von der "geoffenbarten Wahrheit" und von dem "ewigen Heil der Seele", — was sind ihm dagegen Schmuck, Stolz, Unterhaltung, Sicherung des Lebens! "Die Wissenschaft ist etwas von zweitem Kange, nichts Letztes, Unbedingtes, kein Gegenstand der Passson" — dies Urtheil blied in der Seele Leo's zurück: das eigentlich christliche Urtheil über die Wissenschaft! — Im Alterthum war ihre Würde und Anerkennung dadurch verringert, daß selbst unter ihren eiseigssen zu haben glaubte, wenn man sie als das beste Mittel der Tugend seirete. Es ist etwas Neues in der Geschichte, daß die Erkenntniß mehr sein will als ein Mittel.

# 124.

Im Horizont des Unendlichen. — Wir haben das Land verlassen und sind zu Schiff gegangen! Wir haben die Brücke hinter uns — mehr noch, wir haben das Land hinter uns abgebrochen! Nun, Schifflein! Sieh dich vor! Neben dir liegt der Dzean: es ist wahr, er brüllt nicht immer, und mitunter liegt er da wie Seide und Gold und Träumerei der Güte. Aber es kommen Stunden, wo du erkennen wirst, daß er unendlich ist und daß es nichts Furchtbareres giebt als Unendlichseit. Oh des armen Bogels, der sich frei gefühlt hat und nun an die Wände dieses Käsigs stößt! Wehe, wenn das Land-Heimweh dich befällt, als ob dort mehr Freiheit gewesen wäre, — und es giebt kein "Land" mehr!

#### 125.

Der tolle Mensch. — Habt ihr nicht von jenem tollen Menschen gehört, der am hellen Vormittage eine Laterne anzündete, auf den Markt lief und unaufhörlich schrie: "Ich suche Gott! Ich suche Gott!" — Da dort gerade viele von denen zusammen standen, welche nicht an Gott glaubten, so erregte er ein großes Gelächter. Ist er denn verloren gegangen? sagte der Eine. Hat er sich verlausen wie ein Kind? sagte der Andere. Oder hält er sich versteckt? Fürchtet er sich vor und? Ist er zu Schiff gegangen? ausgewandert? — so schrieen und lachten sie durcheinander. Der tolle Mensch sprang mitten unter sie und durchbohrte sie mit seinen Blicken. "Wohin ist Gott? rief er, ich will mit seinen Blicken. "Wohin ist Gott? rief er, ich will es euch sagen! Wir haben ihn getöbtet — ihr und ich! Wir Alle sind seine Mörder! Aber wie haben wir dies gemacht? Wie vermochten wir das Meer aus= wir dies gemacht? Wie vermochten wir das Meer auszutrinken? Wer gab uns den Schwamm, um den ganzen Horizont wegzuwischen? Was thaten wir, als wir diese Erde von ihrer Sonne losketteten? Wohin bewegt sie sich nun? Wohin bewegen wir uns? Fort von allen Sonnen? Stürzen wir nicht fortwährend? Und rückwärts, seitwärts, vorwärts, nach allen Seiten? Giebt es noch ein Oben und ein Unten? Irren wir nicht wie durch ein unendliches Nichts? Haucht uns nicht wie durch ein unendliches Nichts? Haucht uns nicht der leere Naum an? Ist es nicht kälter geworden? Kommt nicht ümmerfort die Nacht und mehr Nacht? Wüssen wir noch nichts von dem Lärm der Todtengräber, welche Gott begraben? Niechen wir noch nichts von der göttlichen Verwesung? — auch Götter verwesen! Gott ist todt! Gott bleibt todt! Und wir haben ihn getödtet! Wie trösten wir uns, die Mörder aller Mörder? Das Heiligste und Mächtigste, was die Welt bisher besaß, es ist unter unsern Messern verblutet — wer wischt dies Blut von uns ab? Mit welchem Wasser könnten wir uns reinigen? Welche Sühnfeiern, welche heiligen Spiele werden wir ersinden müsser, welche heiligen Spiele werden wir ersinden müsser, welche heiligen Spiele werden wir ersinden müsser? Ift nicht die Größe dieser That zu groß für uns? Müssen wir nicht selber zu Göttern werden, um nur ihrer würdig zu erscheinen? Es gab nie eine größere That — und wer nur immer nach uns geboren wird, gehört um dieser That willen in eine höhere Geschichte, als alle Geschichte bisher war!" — Hier schwieg der tolle Mensch und sah wieder seine Zuhörer an: auch sie schwiegen und blickten befremdet auf ihn. Endlich warf er seine Laterne auf den Boden, daß sie in Stücke warf er seine Laterne auf den Boben, daß fie in Stücke sprang und erlosch. "Ich komme zu früh, sagte er bann, ich bin noch nicht an der Zeit. Dies ungeheure Ereigniß ist noch unterwegs und wandert — es ist noch nicht bis zu den Ohren der Menschen gedrungen. Blitz und Donner brauchen Zeit, das Licht der Gestirne braucht Zeit, Thaten brauchen Zeit, auch nachdem sie braucht Zeit, Thaten brauchen Zeit, auch nachdem sie gethan sind, um gesehn und gehört zu werden. Diese That ist ihnen immer noch serner als die sernsten Gestirne — und doch haben sie dieselbe gethan!"
— Man erzählt noch, daß der tolle Mensch desselbigen Tages in verschiedene Kirchen eingedrungen sei und darin sein Requiem aeternam deo angestimmt habe. Hinausgesührt und zur Rede gesetzt, habe er immer nur dies entgegnet: "Was sind denn diese Kirchen noch, wenn sie nicht die Grüste und Grabmäler Gottes sind?"

#### 126.

Mystische Erklärungen. — Die mystischen Erklärungen gelten für tief; die Wahrheit ist, daß sie noch nicht einmal oberflächlich sind.

#### 127.

Nachwirkung ber ältesten Religiosität. — Jeder Gebankenlose meint, der Wille sei das allein Wirkende; Wollen sei etwas Einfaches, schlechthin Gegebnes, Unableitbares, Un-fich-Verftandliches. Er ift überzeugt, wenn er etwas thut, zum Beispiel einen Schlag ausführt, er fei es, der da schlage, und er habe geschlagen, weil er schlagen wollte. Er merkt gar nichts von einem Problem daran, sondern das Gefühl nichts von einem Problem daran, sondern das Gefühl des Willens genügt ihm, nicht nur zur Annahme von Ursache und Wirkung, sondern auch zum Glauben, ihr Verhältniß zu verstehen. Von dem Mechanismus des Geschehens und der hundertfältigen seinen Arbeit, die abgethan werden muß, damit es zu dem Schlage komme, ebenso von der Unsähigkeit des Willens an sich, auch nur den geringsten Theil dieser Arbeit zu thun, weißer nichts. Der Wille ist ihm eine magisch wirkende Kraft: der Glaube an den Willen, als an die Ursache von Wirkungen, ist der Glaube an magisch wirkende Kräfte. Nun hat ursprünglich der Mensch überall, wo er ein Geschehen sah, einen Willen als Ursache und persönlich wollende Wesen im Hintergrunde wirkend geglaubt — der Begriff der Mechanik lag ihm ganz serne. Weil aber der Mensch ungeheure Zeiten lang nur an Personen geglaubt hat (und nicht an Stoffe, Kräfte, Sachen und so weiter), ist ihm der Glaube an

Ursache und Wirkung zum Grundglauben geworden, den er überall, wo etwas geschieht, verwendet — auch jetzt noch instinktiv und als ein Stück Atavismus ältester Abkunft. Die Sätze "keine Wirkung ohne Ursache", "jede Wirkung wieder Urfache" erscheinen als Berallgemeinerungen viel engerer Sätze: "wo gewirkt wird, da ist gewollt worden", "es kann nur auf wollende Wesen gewirkt werden", "es giebt nie ein reines folgen-loses Erleiden einer Wirkung, sondern alles Erleiden ist eine Erregung des Willens" (zur That, Abwehr, Rache, Bergeltung), — aber in den Urzeiten der Menschheit waren diese und jene Sätze identisch, die ersten nicht Berallgemeinerungen der zweiten, sondern die zweiten Erläuterungen der ersten. — Schopenhauer, mit seiner Annahme, daß alles, was da sei, nur etwas Wollendes sei, hat eine uralte Wythologie auf den Thron gehoben; er scheint nie eine Analyse des Willens versucht zu haben, weil er an die Sinsachheit und Unmittelbarseit alles Wollens glaubte, gleich jedermann: — während Wollen nur ein so gut eingespielter Mechanismus ist, daß er dem beodachtenden Auge sast entläuft. Ihm gegenüber stelle ich diese Sätze auf: erstens, damit Wille entstehe, ist eine Vorstellung von Lust und Unlust nöthig. Zweitens: daß ein heftiger Reiz als Lust oder Unlust empfunden werde, daß ist die Sache des interpretirenden Interpretiet werden. Drittens: nur als Lust oder Unlust interpretirt werden. Drittens: nur Berallgemeinerungen der zweiten, sondern die zweiten als Lust oder Unsust interpretirt werden. Drittens: nur bei den intellektuellen Wesen giebt es Lust, Unsust und Wille; die ungeheure Mehrzahl der Organismen hat nichts davon.

# 128.

Der Werth des Gebetes. — Das Gebet ist für solche Menschen ersunden, welche eigentlich nie von sich aus Gedanken haben und denen eine Erhebung der Seele unbekannt ist oder unbemerkt verläuft: was sollen diese an heiligen Stätten und in allen wichtigen Lagen des Lebens, welche Ruhe und eine Art Würde erfordern? Damit sie wenigstens nicht stören, hat die Beisheit aller Religionsstifter, der kleinen wie der großen, ihnen die Formel des Gebetes anbesohlen, als eine lange mecha-nische Arbeit der Lippen, verbunden mit Anstrengung des Gebächtnisses und mit einer gleichen festgesetzten Haltung von Händen und Füßen — und Augen! Da mögen sie nun gleich den Tibetanern ihr "Om mane padme hum" unzählige Male wiederkäuen, oder, wie in Benares, den Namen des Gottes Ram-Ram-Ram (und so weiter mit oder ohne Grazie) an den Fingern abzählen: oder den oder ohne Grazie) an den Fingern abzählen: oder den Wischnu mit seinen tausend, den Allah mit seinen neunzundneunzig Anrusnamen ehren: oder sie mögen sich der Gebetmühlen und der Rosenkränze bedienen — die Hauptsache ist, daß sie mit dieser Arbeit für eine Zeit sestgemacht sind und einen erträglichen Anblick gewähren: ihre Art Gebet ist zum Vortheil der Frommen ersunden, welche Gedanken und Erhebungen von sich aus kennen. Und selbst diese haben ihre müden Stunden, wo ihnen eine Reihe ehrwürdiger Worte und Klänge und eine fromme Wechanik wohlthut. Aber angenommen, daß diese seltenen Menschen — in jeder Religion ist der resigiöse Mensch eine Ausnahme — sich zu helsen, und ihnen das Gebets-Geklapper verbieten heißt ihnen ihre Religion nehmen: wie es der Protestantismus mehr ihre Religion nehmen: wie es ber Protestantismus mehr

und mehr an den Tag bringt. Die Religion will von Solchen eben nicht mehr, als daß sie Kuhe halten, mit Augen, Händen, Beinen und Organen aller Art: dadurch werden sie zeitweilig verschönert und — menschenähnlicher!

## 129.

Die Bedingungen Gottes. — "Gott selber kann nicht ohne weise Menschen bestehen" — hat Luther gesagt und mit gutem Rechte; aber "Gott kann noch weniger ohne unweise Menschen bestehen" — das hat der gute Luther nicht gesagt!

## 130.

Ein gefährlicher Entschluß. — Der chriftliche Entschluß, die Welt häßlich und schlecht zu finden, hat die Welt häßlich und schlecht gemacht.

## 131.

Christenthum und Selbstmord. — Das Christensthum hat das zur Zeit seiner Entstehung ungeheure Verlangen nach dem Selbstmorde zu einem Hebel seiner Macht gemacht: es ließ nur zwei Formen des Selbstsmordes übrig, umkleidete sie mit der höchsten Würde und den höchsten Hoffnungen und verbot alle anderen auf eine furchtbare Weise. Aber das Marthrium und die langsame Selbstentleidung des Assetzen waren erlaubt.

## 132.

Gegen das Christenthum. — Jett entscheidet unser Geschmack gegen das Christenthum, nicht mehr unsere Gründe.

#### 133.

Grundsatz. — Eine unvermeibliche Hypothese, auf welche die Menschheit immer wieder versallen muß, ist auf die Dauer doch mächtiger als der bestgeglaubte Glaube an etwas Unwahres (gleich dem christlichen Glauben). Auf die Dauer: das heißt hier auf hunderttausend Jahre hin.

#### 134.

Die Pessimisten als Opfer. — Wo eine tiese Unlust am Dasein überhand nimmt, kommen die Nach-wirkungen eines großen Diätsehlers, dessen sich ein Volk lange schuldig gemacht hat, an's Licht. So ist die Verbreitung des Buddhismus (nicht seine Entstehung) zu einem guten Theile abhängig von der übermäßigen und sast ausschließlichen Neiskost der Inder und der dadurch bedingten allgemeinen Erschlaffung. Vielleicht ist die europäische Unzusriedenheit der neuen Zeit darauf hin anzusehen, daß unsere Vorwelt, das gauze Wittelalter, Dank den Einwirkungen der germanischen Neigungen aus Europa, dem Trunk ergeben war: Mittelalter, das heißt die Alsoholvergiftung Europa's. — Die deutsche Unlust am Leben ist wesentlich Wintersiechthum, eingerechnet die Wirkungen der Kellerlust und des Osengistes in deutschen Wohnräumen.

## 135.

Herkunft der Sünde. — Sünde, so wie sie jett überall empfunden wird, wo das Christenthum herrscht oder einmal geherrscht hat: "Sünde" ist ein jüdisches Gesühl und eine jüdische Ersindung, und in Hinsicht auf diesen Hintergrund aller christlichen Moralität war

in der That das Chriftenthum darauf aus, die ganze Welt zu "verjüdeln". Bis zu welchem Grade ihm dies in Europa gelungen ift, das spürt man am feinsten an dem Grade von Fremdheit, den das griechische Altersthum — eine Welt ohne Sündengefühle — immer noch für unsre Empfindung hat, trot allem guten Willen zur Annäherung und Einverleibung, an dem es ganze Geschlechter und viele ausgezeichnete Einzelne nicht haben fehlen laffen. "Rur wenn du bereuest, ist Gott dir gnädig" — das ist einem Griechen ein Gelächter und ein Argerniß: er würde sagen "so mögen Sklaven empfinden". Hier ist ein Mächtiger Übermächtiger und doch Rachelustiger vorausgesett: seine Macht ist so groß, daß ihm ein Schaden überhaupt nicht zugefügt werden kann außer in dem Punkte der Ehre. Jede Sünde ist eine Respekts-Verletzung, ein crimen laesae majestatis divinae — und nichts weiter! Zerknirschung, Entwürdigung, Sich = im = Staube = wälzen — bas ist Entwürdigung, Sich-im-Staube-wälzen — das ist die erste und letzte Bedingung, an die seine Gnade sich knüpft: Wiederherstellung also seiner göttlichen Ehre! Ob mit der Sünde sonst Schaden gestistet wird, ob ein tieses wachsendes Unheil mit ihr gepflanzt ist, das einen Menschen nach dem andern wie eine Arantseit sast und würgt, — das läßt diesen ehrsüchtigen Orientalen im Himmel unbekümmert: Sünde ist ein Verzehen an ihm, nicht an der Menschheit! — wem er seine Gnade geschenkt hat, dem schenkt er auch diese Undekümmertheit um die natürlichen Folgen der Sünde. Wart und Menscheit sind diese sonstenut, so entgegen-Gott und Menschheit sind hier so getrennt, so entgegens gesetzt gedacht, daß im Grunde an letzterer überhaupt nicht gefündigt werden fann, — jede That soll nur auf ihre übernatürlichen Folgen hin angesehen werden, nicht auf ihre natürlichen: so will es das

jüdische Gesühl, dem alles Natürliche das Unwürdige an sich ist. Den Griechen dagegen lag der Gedanke näher, daß auch der Frevel Würde haben könne — selbst der Diebstahl, wie bei Prometheus, selbst die Abschlachtung von Bieh als Äußerung eines wahnsinnigen Neides, wie bei Njax: sie haben in ihrem Bedürsniß, dem Frevel Würde anzudichten und einzuverleiben, die Tragödie erfunden — eine Kunst und eine Lust, die dem Juden trot aller seiner dichterischen Begabung und Neigung zum Erhabnen im tiessten Wesen geblieben ist.

#### 136.

Das auserwählte Volk. — Die Juden, die sich als das auserwählte Volk unter den Völkern fühlen, und zwar, weil sie das moralische Genie unter den Völkern sind (vermöge der Fähigkeit, daß sie den Menschen in sich tiefer verachtet haben als irgend ein Volk) — die Juden haben an ihrem göttlichen Monarchen und Heiligen einen ähnlichen Genuß, wie der war, welchen der französische Abel an Ludwig dem Vierzehnten hatte. Dieser Adel hatte sich alle seine Macht und Selbstherrslichkeit nehmen lassen und war verächtlich geworden: um dies nicht zu fühlen, um dies vergessen zu können, bedurfte es eines königlichen Glanzes, einer königlichen Autorität und Machtsülle ohne Gleichen, zu der nur dem Abel der Zugang offen stand. Indem man gemäß diesem Vorrechte sich zur Söhe des Hofes erhob und von da aus blickend alles unter sich, alles verächtlich sah, kam man über alle Reizbarkeit des Gewissens hinaus. So thürmte man absichtlich den Thurm der königlichen Macht immer mehr in die Wolken hinein und setze die letzten Bausteine der eigenen Macht daran. letten Baufteine ber eigenen Macht baran.

Im Gleichniß gesprochen. — Ein Jesus Christus war nur in einer jüdischen Landschaft möglich — ich meine in einer solchen, über der fortwährend die düstre und erhadne Gewitterwolke des zürnenden Jehovah hieng. Hier allein wurde das seltne plößliche Hindurchleuchten eines einzelnen Sonnenstrahls durch die grauenhafte allgemeine und andauernde Tag-Nacht wie ein Wunder der "Liebe" empfunden, als der Strahl der unverdientesten "Gnade". Hier allein konnte Christus seinen Regendogen und seine Hinabstieg; überall sonst galt das helle Wetter und die Sonne zu sehr als Regel und Alltäglichseit.

# 138.

Der Irrthum Christi. — Der Stifter bes Christenthums meinte, an Nichts litten die Menschen so sehr als an ihren Sünden: — es war sein Irrthum, der Irrthum dessen, der sich ohne Sünde fühlte, dem es hierin an Ersahrung gebrach! So füllte sich seine Seele mit jenem wundervollen phantastischen Erbarmen, das einer Noth galt, welche selbst dei seinem Volke, dem Ersinder der Sünde, selten eine große Noth war! — Aber die Christen haben es verstanden, ihrem Meister nachträglich Recht zu schaffen und seinen Irrthum zur "Wahrheit" zu heiligen.

# 139.

Farbe der Leidenschaften. — Solche Naturen, wie die des Apostels Paulus, haben für die Leidensschaften einen "bösen Blick"; sie lernen von ihnen nur

das Schmuzige, Entstellende und Herzbrechende kennen, — ihr idealer Drang geht daher auf Vernichtung der Leidenschaften auß: im Göttlichen sehen sie die völlige Reinheit davon. Ganz anders als Paulus und die Inden haben die Griechen ihren idealen Drang gerade auf die Leidenschaften gewendet und diese geliebt, gehoben, vergoldet und vergöttlicht; offenbar fühlten sie sich in der Leidenschaft nicht nur glücklicher, sondern auch reiner und göttlicher als soust. — Und nun die Christen? Wollten sie hierin zu Juden werden? Sind sie es vielsleicht geworden?

### 140.

Zu jüdisch. — Wenn Gott ein Gegenstand der Liebe werden wollte, so hätte er sich zuerst des Richtens und der Gerechtigkeit begeben müssen: — ein Richter, und selbst ein gnädiger Richter, ist kein Gegenstand der Liebe. Der Stifter des Christenthums empfand hierin nicht fein genug — als Jude.

# 141.

Zu orientalisch. — Wie? Ein Gott, der die Menschen liebt, vorausgesetzt daß sie an ihn glauben, und der fürchterliche Bliefe und Drohungen gegen den schleudert, der nicht an diese Liebe glaubt! Wie? Eine verklausulitete Liebe als die Empfindung eines allmächtigen Gottes! Eine Liebe, die nicht einmal über das Gefühl der Ehre und der gereizten Rachsucht Herr geworden ist! Wie orientalisch ist das Alles! "Wenn ich died, was geht's dich an?" — ist schon eine ausreichende Kritik des ganzen Christenthums.

Näucherwerk. — Buddha sagt: "schmeichle deinem Wohlthäter nicht!" Man spreche diesen Spruch nach in einer christlichen Kirche: — er reinigt sofort die Lust von allem Christlichen.

# 143.

Größter Nugen bes Polytheismus. - Dag der Einzelne sich sein eignes Ideal aufstelle und aus ihm sein Gesetz, seine Freuden und seine Nechte ableite — das galt wohl bisher als die ungeheuerlichste aller menschlichen Verirrungen und als die Abgötterei an sich: in der That haben die Wenigen, die dies wagten, immer vor sich selber eine Apologie nöthig gehabt, und diese lautete gewöhnlich: "nicht ich! nicht ich! sondern ein Gott durch mich!" Die wundervolle Kunst und Kraft, Götter zu schaffen — der Polytheismus — war es, in der dieser Trieb sich entladen durste, in der er sich reinigte, vervollkommnete, veredelte: denn ursprünglich war es ein gemeiner und unansehnlicher Trieb, verwandt dem Eigenfinn, dem Ungehorsam und dem Neide. Diefem Triebe zum eignen Ibeal feind fein: bas war ehemals das Gesetz jeder Sittlichkeit. Da gab es nur Gine Norm: "der Mensch" — und jedes Bolt glaubte biefe Gine und lette Norm zu haben. Aber über sich und außer sich, in einer fernen Überwelt, durfte man eine Mehrzahl von Rormen sehen: der eine Gott war nicht die Leugnung ober Lästerung des anderen Hier erlaubte man sich zuerst Individuen, hier ehrte man zuerst das Recht von Individuen. Die Erfindung von Göttern Heroen und Übermenschen aller Art, sowie von Neben= und Untermenschen, von

Bwergen Feen Centauren Satyrn Dämonen und Teuseln war die unschätzbare Vorübung zur Rechtsertigung der Selbstsucht und Selbstherrlichseit des Einzelnen: die Freiheit, welche man dem Gotte gegen die andern Götter gewährte, gab man zuletzt sich selber gegen Gesetze und Sitten und Nachbarn. Der Monotheismus dagegen, diese starre Consequenz der Lehre von Einem Normalmenschen — also der Glaube an einen Normalgott, neben dem es nur noch salsche Lügengötter giebt — war vielleicht die größte Gesahr der bisherigen Menschheit: da drohte ihr jener vorzeitige Stillstand, welchen, soweit wir sehen können, die meisten andern Thiergattungen schon längsterreicht haben; als welche alle an Ein Normalthier und Ideal in ihrer Gattung glauben und die Sittlichseit der Sitte sich endgültig in Fleisch und Blut übersetzt haben. Im Polytheismus lag die Freigeisterei und Vielgeisterei des Menschen vorgebildet: die Krast, sich neue und eigne Augen zu schafsen und immer wieder neue und noch eigenere: so daß es für den Menschen allein unter allen Thieren keine ewigen Horizonte und Perspektiven giebt.

# 144.

Meligionskriege. — Der größte Fortschritt der Massen war bis jest der Religionskrieg: denn er beweist, daß die Masse angesangen hat, Begriffe mit Ehrsurcht zu behandeln. Religionskriege entstehen erst, wenn durch die seineren Streitigkeiten der Sekten die allgemeine Vernunst verseinert ist: so daß selbst der Pöbel spissindig wird und Aleinigkeiten wichtig nimmt, ja es sür möglich hält, daß das "ewige Heil der Seele" an den kleinen Unterschieden der Begriffe hänge.



Gefahr der Vegetarianer. — Der vorwiegende ungeheure Reisgenuß treibt zur Anwendung von Opium und narkotischen Dingen, in gleicher Weise wie der vorwiegende ungeheure Kartoffelgenuß zu Branntwein treibt —: er treibt aber, in seinerer Nachwirkung, auch zu Denks und Gefühlsweisen, die narkotisch wirken. Damit stimmt zusammen, daß die Förderer narkotischer Denks und Gefühlsweisen, wie jene indischen Lehrer, gerade eine Diät preisen und zum Gesetz der Masse machen möchten, welche rein vegetabilisch ist: sie wollen so Bedürfniß hervorrusen und mehren, welches sie zu befriedigen im Stande sind.

# 146.

Deutsche Soffnungen. - Bergeffen wir boch nicht, daß die Bölfernamen gewöhnlich Schimpfnamen sind. Die Tartaren sind zum Beispiel ihrem Namen nach "die Hunde": so wurden sie von den Chinesen getauft Die "Deutschen": das bedeutet ursprünglich die "Heiden"; so nannten die Gothen nach ihrer Bekehrung die große Masse ihrer ungetauften Stammberwandten, nach Anleitung ihrer Übersetzung ber Septuaginta, in der die Heiden mit dem Worte bezeichnet werden, welches im Griechischen "die Völker" bedeutet: man sehe Ulfilas. — Es wäre immer noch möglich, daß die Deutschen aus ihrem alten Schimpfnamen sich nachträglich einen Ehrennamen machten, indem sie das erste unchriftliche Volk Europa's würden: wozu in hohem Maaße angelegt zu fein, Schopenhauer ihnen zur Ehre anrechnete. So fame das Werk Quther's zur Bollendung, der fie

gelehrt hat, unrömisch zu sein und zu sprechen: "hier stehe ich! Ich kann nicht anders!"

#### 147.

Frage und Antwort. — Was nehmen jetzt wilde Bölkerschaften zuerst von den Europäern an? Branntwein und Christenthum, die europäischen Narcotica. — Und woran gehen sie am schnellsten zu Grunde? — An den europäischen Narcoticis.

### 148.

Wo die Reformationen entstehen. — Zur Zeit der großen Kirchen=Verderbniß war in Deutschland die Kirche am wenigsten verdorben: deshalb entstand hier die Reformation, als das Zeichen, daß schon die Anfänge der Verderbniß unerträglich empsunden wurden. Verhältniß=mäßig war nämlich kein Volk jemals christlicher, als die Deutschen zur Zeit Luther's: ihre christliche Cultur war eben bereit, zu einer hundertfältigen Pracht der Blüthe auszuschlagen — es sehlte nur noch Eine Nacht; aber diese brachte den Sturm, der allem ein Ende machte.

# 149.

Mißlingen der Reformationen. — Es spricht für die höhere Cultur der Griechen selbst in ziemlich frühen Zeiten, daß mehrere Male die Versuche, neue griechische Religionen zu gründen, gescheitert sind; es spricht dasür, daß es schon früh eine Menge verschieden=artiger Individuen in Griechenland gegeben haben muß, deren verschiedenartige Noth nicht mit einem einzigen Recepte des Glaubens und Hoffens abzuthun war.

Pythagoras und Plato, vielleicht auch Empedokles, und bereits viel früher die orphischen Schwarmgeister, waren darauf aus, neue Religionen zu gründen; und die beiden Erstgenannten hatten so ächte Religionsstifter=Seelen und = Talente, daß man sich über ihr Wißlingen nicht genug verwundern kann: sie brachten es aber nur zu Sekten. Jedes Mal, wo die Reformation eines ganzen Volkes mißlingt und nur Sekten ihr Haupt emporheben, darf man schließen, daß das Volk schon sehr vielartig in sich ift und sich von den groben Heerdeninstinkten und der Sittlichkeit der Sitte loszulösen beginnt: ein bedeutungsvoller Schwebezustand, ben man als Sittenverfall und Corruption zu verunglimpfen gewohnt ist: während er das Reifwerden des Gies und das nahe Zerbrechen der Gierschaale ankündigt. Daß Luther's Reformation im Norden gelang, ift ein Zeichen bafür, daß der Norden gegen den Süden Europa's zurückgeblieben war und noch ziemlich einartige und einfarbige Bedürfnisse kannte; und es hätte überhaupt keine Berchriftlichung Europa's gegeben, wenn nicht die Cultur der alten Welt des Südens allmählich durch eine übermäßige Hinzumischung von germanischem Barbarenblut barbarisirt und ihres Cultur- Übergewichtes verlustig gegangen wäre. Se allgemeiner und unbedingter ein Einzelner oder ber Gebanke eines Einzelnen wirken kann, um fo gleichartiger und um so niedriger muß die Masse sein, auf die da gewirkt wird; während Gegenbestrebungen innere Gegenbedürfnisse verrathen, welche auch sich befriedigen und durchsehen wollen. Umgekehrt darf man immer auf eine wirkliche Höhe ber Cultur schließen, wenn mächtige und herrschsüchtige Naturen es nur zu einer geringen und sektirerischen Wirkung bringen: dies gilt auch für die einzelnen Künste und die Gebiete der

Erkenntniß. Wo geherrscht wird, da giebt es Massen: wo Massen sind, da giebt es ein Bedürsniß nach Sklaverei. Wo es Sklaverei giebt, da sind der Individuen nur wenige, und diese haben die Heerdeninstinkte und das Gewiffen gegen sich.

# 150.

Bur Kritik ber Heiligen. — Muß man benn, um eine Tugend zu haben, sie gerade in ihrer brutalsten Gestalt haben wollen? — wie es die christlichen Heiligen wollten und nöthig hatten: als welche das Leben nur mit dem Gedanken ertrugen, daß beim Anblick ihrer Tugend einen Jeden die Berachtung seiner selber anwandle. Gine Tugend aber mit folcher Wirkung nenne ich brutal.

# 151.

Vom Ursprunge der Religion. — Das metaphysische Bedürsniß ist nicht der Ursprung der Religionen, wie Schopenhauer will, sondern nur ein Nachschößling derselben. Man hat sich unter der Herzichaft religiöser Gedanken an die Vorstellung einer "anderen (hinteren, unteren, oberen) Welt" gewöhnt und sühlt dei der Vernichtung des religiösen Wahns eine undehagliche Leere und Entbehrung — und nun wächst aus diesem Gesühle wieder eine "andre Welt" heraus, aber jett nur eine metaphysische und nicht mehr religiöse. Das aber, was in Urzeiten zur Annahme einer "andern Welt" überhaupt sührte, war nicht ein Trieb und Bedürsniß, sondern ein Frrthum in der Ausleaung bestimmter Naturvorgänge, eine Verlegenheit Muslegung bestimmter Naturvorgange, eine Berlegenheit des Intellefts.

Die größte Veranderung. - Die Beleuchtung und die Farben aller Dinge haben sich verändert! Wir verstehen nicht mehr ganz, wie die alten Menschen das Nächste und Häufigste empfanden — zum Beispiel den Tag und das Wachen: dadurch daß die Alten an Träume glaubten, hatte das wache Leben andere Lichter. Und ebenso das ganze Leben, mit der Zurückstrahlung des Todes und seiner Bedeutung: unser "Tod" ist ein ganz andrer Tod. Alle Erlebnisse leuchteten anders, benn ein Gott glänzte aus ihnen; alle Entschlüffe und Aussichten auf die ferne Zukunft ebenfalls: denn man hatte Orakel und geheime Winke und glaubte an die Vorhersagung. "Wahrheit" wurde anders empfunden, benn der Wahnsinnige konnte ehemals als ihr Mund= stück gelten — was uns schaubern ober lachen macht. Jedes Unrecht wirkte anders auf das Gefühl: denn man fürchtete eine göttliche Vergeltung und nicht nur eine bürgerliche Strafe und Entehrung. Was war die Freude in der Zeit, als man an den Teufel und den Versucher glaubte! Was die Leidenschaft, wenn man die Däs monen in der Nähe lauern sah! Was die Philosophie, wenn der Zweifel als Berfündigung der gefährlichften Art gefühlt wurde, und zwar als ein Frevel an ber ewigen Liebe, als Mißtrauen gegen Alles, was gut, hoch, rein und erbarmend war! — Wir haben die Dinge neu gefärbt, wir malen immerfort an ihnen - aber was vermögen wir einstweilen gegen die Farben= pracht jener alten Meifterin! - ich meine die alte Menschheit.

A)

Homo poeta. — "Ich selber, der ich höchsteigenhändig diese Tragödie der Tragödien gemacht habe, so weit sie fertig ist; ich, der ich den Knoten der Moral erst in's Dasein hineinknüpste und so fest zog, daß nur ein Gott ihn lösen kann — so verlangt es ja Horaz! —, ich selber habe jetzt im vierten Akt alle Götter umgebracht — aus Moralität! Was soll nun aus dem fünsten werden! Woher noch die tragische Lösung nehmen! — Muß ich ansangen, über eine komische Lösung nachzudenken?"

### 154.

Verschiedene Gefährlichkeit des Lebens. — Ihr wißt gar nicht, was ihr erlebt, ihr laust wie betrunken durch's Leben und fallt ab und zu eine Treppe hinab. Aber, Dank eurer Trunkenheit, brecht ihr doch nicht dabei die Glieder: eure Muskeln sind zu matt und euer Kopf zu dunkel, als daß ihr die Steine dieser Treppe so hart fändet wie wir Anderen! Für uns ist das Leben eine größere Gesahr: wir sind von Glas — wehe, wenn wir uns stoßen! Und alles ist verloren, wenn wir fallen!

### 155.

Was uns fehlt. — Wir lieben die große Natur und haben sie entdeckt: das kommt daher, daß in unserem Kopse die großen Menschen sehlen. Umgekehrt die Griechen: ihr Naturgefühl ist ein anderes als das unsrige.

Der Einflußreichste. — Daß ein Mensch seiner ganzen Zeit Widerstand leistet, sie am Thore aufhält und zur Rechenschaft zieht, das muß Einsluß üben! Ob er es will, ist gleichgültig; daß er es kann, ist die Sache.

# 157.

Mentiri. — Gieb Acht! — er sinnt nach: sosort wird er eine Lüge bereit haben. Dies ist eine Stufe der Cultur, auf der ganze Völker gestanden haben. Man erwäge doch, was die Kömer mit mentiri ausdrückten!

### 158.

Unbequeme Eigenschaft. — Alle Dinge tief finden — das ist eine unbequeme Eigenschaft: sie macht, daß man beständig seine Augen anstrengt und am Ende immer mehr findet, als man gewünscht hat.

# 159.

Jede Tugend hat ihre Zeit. — Wer jetzt unbeugsam ist, dem macht seine Redlichkeit oft Gewissens= bisse: denn die Unbeugsamkeit ist die Tugend eines anderen Zeitalters als die Redlichkeit.

### 160.

Im Verkehre mit Tugenden. — Man kann auch gegen eine Tugend würdelos und schmeichlerisch sein.

### 161.

An die Liebhaber der Zeit. — Der entlaufene Priester und der entlassene Sträfling machen fortwährend

Gesichter: was sie wollen, ist ein Gesicht ohne Bergangenheit. — Habt ihr aber schon Menschen gesehn, welche wissen, daß die Zukunft in ihrem Gesichte sich spiegelt, und welche so höslich gegen euch, ihr Liebhaber der "Zeit", sind, daß sie ein Gesicht ohne Zukunft machen?

### 162.

Egvismus. — Egvismus ist das perspektivische Gesetz der Empfindung, nach dem das Nächste groß und schwer erscheint: während nach der Ferne zu alle Dinge an Größe und Gewicht abnehmen.

### 163.

Nach einem großen Siege. — Das Beste an einem großen Siege ist, daß er dem Sieger die Furcht vor einer Niederlage nimmt. "Warum nicht auch einmal unterliegen? — sagt er sich: ich bin jetzt reich genug dazu:"

# 164.

Die Ruhesuchenden. — Ich erkenne die Geister, welche Ruhe suchen, an den vielen dunklen Gegenständen, welche sie um sich aufstellen: wer schlasen will, macht sein Zimmer dunkel oder kriecht in eine Höhle. — Ein Wink für die, welche nicht wissen, was sie eigentlich am meisten suchen, und es wissen möchten!

# 165.

Vom Glücke ber Entsagenden. — Wer sich etwas gründlich und auf lange Zeit hin versagt, wird, bei einem zufälligen Wiederantreffen desselben, saft versmeinen, es entdeckt zu haben — und welches Glück hat

jeder Entbecker! Seien wir klüger als die Schlangen, welche zu lange in berselben Sonne liegen.

# 166.

Immer in unserer Gesellschaft. — Alles, was meiner Art ist, in Natur und Geschichte, redet zu mir, lobt mich, treibt mich vorwärts, tröstet mich —: das Andere höre ich nicht oder vergesse es gleich. Wir sind stets nur in unserer Gesellschaft.

### 167.

Misanthropie und Liebe. — Man spricht nur bann bavon, daß man der Menschen satt sei, wenn man sie nicht mehr verdauen kann und doch noch den Magen voll davon hat. Misanthropie ist die Folge einer allzu begehrlichen Menschenliebe und "Menschenfresser" — aber wer hieß dich auch, Menschen zu verschlucken wie Austern, mein Prinz Hamlet?

### 168.

Von einem Kranken. — "Es steht schlecht um ihn!" — Woran fehlt es? — "Er leidet an der Begierde, gelobt zu werden, und findet keine Nahrung für sie." — Unbegreislich! Alle Welt feiert ihn, und man trägt ihn nicht nur auf den Händen, sondern auch auf den Lippen! — "Ja, aber er hat ein schlechtes Gehör für das Lob. Lobt ihn ein Freund, so klingt es ihm, als ob dieser sich selber lobe; lobt ihn ein Feind, so klingt es ihm, als ob dieser sich selber werden wolle; lobt ihn endlich einer der Übrigen — es sind gar nicht so viele übrig, so berühmt ist er! —, so beleidigt es ihn, daß

man ihn nicht zum Freund oder Feind haben wolle; er pflegt zu sagen: "Was liegt mir an einem, der gar noch gegen mich den Gerechten zu spielen vermag!"

### 169.

Offene Feinde. — Die Tapferkeit vor dem Feinde ist ein Ding für sich: damit kann man immer noch ein Feigling und ein unentschlossener Wirrkopf sein. So urtheilte Napoleon in Hinsicht auf den "tapfersten Wenschen", der ihm bekannt sei, Murat — woraus sich ergiebt, daß offene Feinde für manche Menschen unentbehrlich sind, falls sie sich zu ihrer Tugend, ihrer Wännlichkeit und Heiterkeit erheben sollen.

# 170.

Mit der Menge. — Er läuft bisher mit der Wenge und ist ihr Lobredner: aber eines Tages wird er ihr Gegner sein! Denn er folgt ihr im Glauben, daß seine Faulheit dabei ihre Rechnung fände: er hat noch nicht ersahren, daß die Wenge nicht saul genug für ihn ist! daß sie immer vorwärts drängt! daß sie niemandem erlaubt, stehn zu bleiben! — Und er bleibt so gern stehen!

### 171.

Ruhm. — Wenn die Dankbarkeit Vieler gegen Einen alle Scham wegwirft, so entsteht ber Ruhm.

# 172.

Der Geschmacks=Verderber. — A: "Du bift ein Geschmacks=Verberber! — so sagt man überall." B: "Sicherlich! Ich verderbe jedermann den Geschmack an seiner Partei — das verzeiht mir keine Partei."

Tief sein und tief scheinen. — Wer sich tief weiß, bemüht sich um Klarheit; wer der Menge tief scheinen möchte, bemüht sich um Dunkelheit. Denn die Menge hält alles für tief, dessen Grund sie nicht sehen kann: sie ist so furchtsam und geht so ungern in's Wasser!

### 174.

Abseits. — Der Parlamentarismus, das heißt die öffentliche Erlaubniß, zwischen fünf politischen Grundmeinungen wählen zu dürfen, schmeichelt sich bei jenen Vielen ein, welche gern selbständig und individuell scheinen und für ihre Meinungen kämpfen möchten. Zuletzt aber ist es gleichgültig, ob der Heerde Sine Meinung befohlen oder fünf Meinungen gestattet sind, — wer von den fünf öffentlichen Meinungen abweicht und bei Seite tritt, hat immer die ganze Heerde gegen sich.

### 175.

Von der Beredsamkeit. — Wer besaß bis jett bie überzeugendste Beredsamkeit? Der Trommelwirbel: und so lange die Könige diesen in der Gewalt haben, sind sie immer noch die besten Redner und Volksauswiegler.

### 176.

Mitleiden. — Die armen regierenden Fürsten! Alle ihre Rechte verwandeln sich jetzt unversehens in Ansprüche und all diese Ansprüche klingen bald wie Anmaaßungen! Und wenn sie nur "Wir" sagen oder "mein Volk", so lächelt schon das alte boshafte Europa. Wahrhaftig, ein Oberceremonienmeister der modernen Welt würde wenig Eeremonien mit ihnen machen; vielleicht würde er defretiren: "les souverains rangent aux parvenus".

### 177.

Zum "Erziehungswesen". — In Deutschland fehlt dem höhern Menschen ein großes Erziehungsmittel: das Gelächter höherer Menschen; diese lachen nicht in Deutschland.

# 178.

Zur moralischen Aufklärung. — Man muß den Deutschen ihren Mephistopheles ausreden: und ihren Faust dazu. Es sind zwei moralische Vorurtheile gegen den Werth der Erkenntniß.

# 179.

Gebanken. — Gebanken sind die Schatten unsrer / Empfindungen — immer dunkler, leerer, einfacher als biese.

# 180.

Die gute Zeit der freien Geister. — Die freien Geister nehmen sich auch vor der Wissenschaft noch ihre Freiheiten — und einstweisen giebt man sie ihnen auch —, so lange die Kirche noch steht! Insofern haben sie jeht ihre gute Zeit.

### 181.

Folgen und Vorangehen. — A: "Bon ben Beiben wird ber Eine immer folgen, ber Andre immer

vorangehen, wohin sie auch das Schicksal führt. Und doch steht der Erstere über dem Anderen, nach seiner Tugend und seinem Geiste!" B: "Und doch? Und doch? Das ist für die Anderen geredet, nicht für mich, nicht für uns! — Fit secundum regulam."

### 182.

In der Einsamkeit. — Wenn man allein lebt, so spricht man nicht zu laut, man schreibt auch nicht zu laut: denn man fürchtet den hohlen Widerhall — die Kritik der Nymphe Echo. — Und alle Stimmen klingen anders in der Einsamkeit!

### 183.

Die Musik der besten Zukunft. — Der erste Musiker würde mir der sein, welcher nur die Traurigkeit des tiefsten Glücks kennte, und sonst keine Traurigkeit: einen solchen gab es bisher nicht.

### 184.

Justiz. — Lieber sich bestehlen lassen als Vogelsscheuchen um sich haben — das ist mein Geschmack. Und es ist unter allen Umständen eine Sache des Geschmacks — und nicht mehr!

### 185.

Arm. — Er ift heute arm: aber nicht weil man ihm alles genommen, sondern weil er alles weggeworfen hat — was macht es ihm! Er ift daran gewöhnt, zu finden. — Die Armen sind es, welche seine freiwillige Armut mißverstehen.

Schlechtes Gewissen. — Alles, was er jetzt thut, ist brav und ordentlich — und doch hat er einschlechtes Gewissen dabei. Denn das Außerordentliche ist seine Aufgabe.

### 187.

Das Beleidigende im Vortrage. — Dieser Künftler beleidigt mich durch die Art, wie er seine Einfälle, seine sehr guten Einfälle vorträgt: so breit und nachdrücklich und mit so großen Kunftgriffen der Überzedung, als ob er zum Pöbel spräche. Wir sind immer nach einiger Zeit, die wir seiner Kunst schenkten, wie "in schlechter Gesellschaft".

### 188.

Arbeit. — Wie nah steht jetzt auch dem Müßigsten von uns die Arbeit und der Arbeiter! Die königliche Hösslichkeit in dem Worte "wir Alle sind Arbeiter!" wäre noch unter Ludwig dem Vierzehnten ein Chnismus und eine Indecenz gewesen.

### 189.

Der Denker. — Er ist ein Denker: das heißt er versteht sich darauf, die Dinge einfacher zu nehmen, als sie sind.

# 190.

Gegen die Lobenden. — A: "Man wird nur von Seinesgleichen gelobt!" B: "Ja! Und wer dich lobt, fagt zu dir: du bist meinesgleichen!"

Gegen manche Vertheidigung. — Die perfideste Art einer Sache zu schaden ist, sie absichtlich mit sehlerhaften Gründen vertheidigen.

# 192.

Die Gutmüthigen. — Was unterscheidet jene Gutmüthigen, denen Wohlwollen aus dem Gesichte strahlt, von den anderen Menschen? Sie fühlen sich in Gegenwart einer neuen Person wohl und sind schnell in sie verliedt; sie wollen ihr dafür wohl, ihr erstes Urtheil ist "sie gefällt mir". Bei ihnen folgt auf einander: Wunsch der Aneignung (sie machen sich wenig Strupel über den Werth des Anderen), rasche Aneignung, Freude am Besit und Handeln zu Gunsten des Besessenen.

# 193.

Rant's Witz. — Kant wollte auf eine "alle Welt" vor den Kopf stoßende Art beweisen, daß "alle Welt" Necht habe: — das war der heimliche Witz dieser Seele. Er schrieb gegen die Gelehrten zu Gunsten des Volks-Vorurtheils, aber für Gelehrte und nicht für das Volk.

### 194.

Der "Offenherzige". — Jener Mensch handelt wahrscheinlich immer nach verschwiegenen Gründen: denn er trägt immer mittheilbare Gründe auf der Zunge und beinahe in der offenen Hand.

# 195.

Zum Lachen! — Seht hin! Seht hin! Er läuft von den Menschen weg —: diese aber folgen ihm nach, weil er vor ihnen herläuft, — so sehr sind sie Heerde!

Grenze unsres Hörsinns. — Man hört nur bie Fragen, auf welche man im Stande ist eine Antwort zu finden.

### 197.

Darum Vorsicht! — Nichts theilen wir so gern an Andere mit als das Siegel der Verschwiegenheit sammt dem, was darunter ist.

### 198.

Verdruß des Stolzen. — Der Stolze hat selbst an denen, welche ihn vorwärts bringen, seinen Verdruß: er blickt böse auf die Pferde seines Wagens.

# 199.

Freigebigkeit. — Freigebigkeit ist bei Reichen oft nur eine Art Schüchternheit.

### 200.

Lachen. — Lachen heißt: schadenfroh sein, aber mit gutem Gewissen.

# 201.

Sm Beifall. — Im Beifall ift immer eine Art Lärm: felbft in bem Beifall, den wir uns felber zollen.

### 202.

Ein Verschwender. — Er hat noch nicht jene Armut des Reichen, der seinen ganzen Schatz schon einmal überzählt hat, — er verschwendet seinen Geist mit der Unvernunft der Verschwenderin Natur.

Hic niger est. — Er hat für gewöhnlich keinen Gebanken — aber für die Ausnahme kommen ihm schlechte Gedanken.

# 204.

De'r Bettler und die Höflichkeit. — "Man ist nicht unhöflich, wenn man mit einem Steine an die Thüre klopft, welcher der Klingelzug fehlt," — so denken Bettler und Nothleidende aller Art; aber niemand giebt ihnen Recht.

# 205.

Bedürfniß. — Das Bedürfniß gilt als die Ursache der Entstehung: in Wahrheit ist es oft nur eine Wirkung des Entstandenen.

# 206.

Beim Regen. — Es regnet, und ich gebenke der armen Leute, die sich jetzt zusammendrängen, mit ihrer viesen Sorge und ohne Übung, diese zu verbergen, also jeder bereit und guten Willens, dem Andern wehe zu thun und sich auch bei schlechtem Wetter eine erbärmliche Art von Wohlgefühl zu machen. — Das, nur das ist die Armut der Armen!

#### 207.

Der Neibbold. — Das ist ein Neidbold — dem muß man keine Kinder wünschen; er würde auf sie neidisch sein, weil er nicht mehr Kind sein kann.

### 208.

Großer Mann! — Daraus, daß einer "ein großer Mann" ist, darf man noch nicht schließen, daß er ein

Mann ist; vielleicht ift es nur ein Knabe, ober ein Chamäleon aller Lebensalter, ober ein verhextes Weiblein.

### 209.

Eine Art, nach Gründen zu fragen. — Es giebt eine Art, uns nach unsern Gründen zu fragen, bei der wir nicht nur unsre besten Gründe vergessen, sondern auch einen Trot und Widerwillen gegen Gründe überhaupt in uns erwachen sühlen: — eine sehr verdummende Art zu fragen, und recht ein Kunstgriff thrannischer Menschen!

### 210.

Maaß im Fleiße. — Man muß ben Fleiß seines Vaters nicht überbieten wollen — bas macht krank.

### 211.

Geheime Feinde. — Einen geheimen Feind sich halten können — das ist ein Luxus, für den die Moralität selbst hochgesinnter Geister nicht reich genug zu sein pflegt.

# 212.

Sich nicht täuschen lassen. — Sein Geift hat schlechte Manieren, er ist hastig und stottert immer vor Ungeduld: so ahnt man kaum, in welcher langathmigen und breitbrüstigen Seele er zu Hause ist.

### 213.

Der Weg zum Glücke. — Ein Weiser fragte einen Narren, welches ber Weg zum Glücke sei. Dieser antwortete ohne Verzug, wie einer, ber nach bem

Wege zur nächsten Stadt gefragt wird: "Bewundere dich selbst und lebe auf der Gasse!" "Halt, rief der Weise, du verlangst zu viel, es genügt schon sich selber zu bewundern!" Der Narr entgegnete: "Aber wie kann man beständig bewundern, ohne beständig zu verachten?"

# 214.

Der Glaube macht selig. — Die Tugend giebt nur denen Glück und eine Art Seligkeit, welche den guten Glauben an ihre Tugend haben: — nicht aber jenen feineren Seelen, deren Tugend im tiefen Mißtrauen gegen sich und alle Tugend besteht. Zulet macht also auch hier "der Glaube selig"! — und, wohlgemerkt, nicht die Tugend!

### 215.

Ibeal und Stoff. — Du haft da ein vornehmes Ibeal vor Augen: aber bift du auch ein so vornehmer Stein, daß aus dir solch ein Götterbild gebildet werden dürfte? Und ohne dies — ist all deine Arbeit nicht eine barbarische Bildhauerei? Eine Lästerung beines Ibeals?

# 216.

Gefahr in der Stimme. — Mit einer sehr lauten Stimme im Halse, ist man fast außer Stande, feine Sachen zu benken.

# 217.

Ursache und Wirkung. — Vor der Wirkung glaubt man an andere Ursachen als nach der Wirkung.

Meine Antipathie. — Ich liebe die Menschen nicht, welche, um überhaupt Wirkung zu thun, zerplatzen müssen gleich Bomben, und in deren Nähe man immer in Gesahr ist, plötzlich das Gehör — oder noch mehr zu verlieren.

# 219.

Zweck der Strafe. — "Die Strafe hat den Zweck, den zu bessern, welcher straft," — das ist die letzte Zuflucht für die Vertheidiger der Strafe.

# 220.

Opfer. — Über Opfer und Aufopferung benken die Opferthiere anders als die Zuschauer: aber man hat sie von jeher nicht zu Worte kommen lassen.

#### 221.

Schonung. — Bäter und Söhne schonen sich viel mehr unter einander als Mütter und Töchter.

### 222.

Dichter und Lügner. — Der Dichter sieht in dem Lügner seinen Milchbruder, dem er die Milch weggetrunsen hat; so ist jener elend geblieben und hat es nicht einmal bis zum guten Gewissen gebracht.

### 223.

Vifariat der Sinne. — "Man hat auch die Augen, um zu hören, — sagte ein alter Beichtvater, der taub wurde; und unter den Blinden ist der König, wer die längsten Ohren hat."

# 224.

Aritik der Thiere. — Ich fürchte, die Thiere betrachten den Menschen als ein Wesen ihresgleichen, das in höchst gefährlicher Weise den gesunden Thierverstand verloren hat, — als das wahnwizige Thier, als das lachende Thier, als das weinende Thier, als das unglückslige Thier.

### 225.

Die Natürlichen. — "Das Böse hat immer den großen Effekt für sich gehabt! Und die Natur ist böse! Seien wir also natürlich!" — so schließen im Geheimen die großen Effekthascher der Menschheit, welche man gar zu oft unter die großen Menschen gerechnet hat.

# 226.

Die Mißtrauischen und der Stil. — Wir sagen die stärksten Dinge schlicht, vorausgesetzt daß Menschen um uns sind, die an unsere Stärke glauben: eine solche Umgebung erzieht zur "Einsachheit des Stils". Die Mißtrauischen reden emphatisch; die Mißtrauischen machen emphatisch.

#### 227.

Fehlschluß, Fehlschuß. — Er kann sich nicht beherrschen: und daraus schließt jene Frau, es werde leicht sein, ihn zu beherrschen, und wirft ihre Fangseile nach ihm aus; — die Arme, die in Kürze seine Sklavin sein wird.



Gegen die Vermittelnden. — Wer zwischen zwei entschlossenen Denkern vermitteln will, ist gezeichnet als mittelmäßig: er hat das Auge nicht dafür, das Einmalige zu sehen; die Ühnlichseherei und Gleichsmachere ift das Merkmal schwacher Augen.

### 229.

Trop und Treue. — Er hält aus Trop an einer Sache fest, die ihm durchsichtig geworden ist, — er nennt es aber "Treue".

### 230.

Mangel an Schweigsamkeit. — Sein ganzes Wesen überredet nicht — bas kommt baher, daß er nie eine gute Handlung, die er that, verschwiegen hat.

### 231.

Die "Gründlichen". — Die Langsamen ber Erfenntniß meinen, die Langsamfeit gehöre zur Erfenntniß.

# 232.

Träumen. — Man träumt gar nicht ober interessant. Man nuß lernen, ebenso zu wachen: — gar nicht ober interessant.

# 233.

Gefährlichster Gesichtspunkt. — Was ich jett thue ober lasse, ist für alles Kommende so wichtig als das größte Ereigniß der Vergangenheit: in dieser ungeheuren Perspektive der Wirkung sind alle Handlungen gleich groß und klein. 1

m/

Trostrede eines Musikanten. — "Dein Leben klingt den Menschen nicht in die Ohren: für sie lebst du ein stummes Leben, und alle Feinheit der Melodie, alle zartere Entschließung im Folgen oder Vorangehen bleibt ihnen verborgen. Es ist wahr: du kommst nicht auf breiter Straße mit Regimentsmusik daher — aber deshalb haben diese Guten doch kein Recht zu sagen, es sehle deinem Lebenswandel an Musik. Wer Ohren hat, der höre."

# 235.

Geist und Charakter. — Mancher erreicht seinen Gipfel als Charakter, aber sein Geist ist gerade dieser Höhe nicht angemessen — und mancher umgekehrt.

### 236.

Um die Menge zu bewegen. — Muß nicht der, welcher die Menge bewegen will, der Schauspieler seiner selber sein? Muß er nicht sich selber erst in's Grotest. Deutliche übersetzen und seine ganze Person und Sache in dieser Vergröberung und Vereinsachung vortragen?

### 237.

Der Höfliche. — "Er ist so hösslich!" — Ja, er hat immer einen Kuchen für den Cerberus bei sich und ist so suchtsam, daß er jedermann für den Cerberus hält, auch dich und mich — das ist seine "Hösslichkeit".

### 238.

Neiblos. — Er ist ganz ohne Neid, aber es ist fein Berdienst babei: benn er will ein Land erobern,

bas niemand noch besessen und kaum Einer auch nur gesehen hat.

# 239.

Der Freudlose. — Ein einziger freudloser Mensch genügt schon, um einem ganzen Hausstande dauernden Mißmuth und trüben Himmel zu machen; und nur durch ein Wunder geschicht es, daß dieser Eine sehlt! — Das Glück ist lange nicht eine so ansteckende Krankheit — woher kommt das?

### 240.

Am Meere. — Ich würde mir kein Haus bauen (und es gehört selbst zu meinem Glücke, kein Haussbesitzer zu sein!). Müßte ich aber, so würde ich, gleich manchem Römer, es bis in's Meer hineinbauen — ich möchte schon mit diesem schönen Ungeheuer einige Heimlichkeiten gemeinsam haben.

# 241.

Werk und Künftler. — Dieser Künstler ist ehrgeizig und nichts weiter: zulet ist sein Werk nur ein Vergrößerungsglas, welches er jedermann anbietet, ber nach ihm hinblickt.

### 242.

Suum cuique. — Wie groß auch die Habsucht meiner Erkenntniß ist: ich kann aus den Dingen nichts Anderes herausnehmen, als was mir schon gehört, — das Besitzthum andrer bleibt in den Dingen zurück. Wie ist es möglich, daß ein Mensch Dieb oder Räuber sei!

Ursprung von "Gut" und "Schlecht". — Eine Berbesserung erfindet nur der, welcher zu fühlen weiß: "dies ist nicht gut".

### 244.

Gebanken und Worte. — Man kann auch seine Gebanken nicht ganz in Worten wiedergeben.

### 245.

Lob in der Wahl. — Der Künftler wählt seine Stoffe aus: das ist seine Art zu loben.

### 246.

Mathematik. — Wir wollen die Feinheit und Strenge der Mathematik in alle Wissenschaften hineinstreiben, so weit dies nur irgend möglich ist; nicht im Glauben, daß wir auf diesem Wege die Dinge erkennen werden, sondern um damit unsere menschliche Relation zu den Dingen festzustellen. Die Mathematik ist nur das Mittel der allgemeinen und letzten Menschenkenntniß.

#### 247.

Gewohnheit. -- Alle Gewohnheit macht unsere Hand wißiger und unsern Wig unbehender.

# 248.

Bücher. — Was ist an einem Buche gelegen, das uns nicht einmal über alle Bücher hinweg trägt?

Der Senfzer des Erkennenden. — "Oh über meine Habsucht! In dieser Seele wohnt keine Selbstelosigkeit — vielmehr ein alles begehrendes Selbst, welches durch viele Individuen wie durch seine Augen sehen und wie mit seinen Händen greisen möchte, — ein auch die ganze Vergangenheit noch zurückholendes Selbst, welches nichts verlieren will, was ihm überhaupt gehören könnte! Oh über diese Flamme meiner Habsucht! Oh, daß ich in hundert Wesen wiedergeboren würde!" — Wer diesen Seufzer nicht aus Ersahrung kennt, kennt auch die Leidenschaft des Erkennenden nicht.

### 250.

Schuld. — Obschon die scharssinnigsten Richter der Hexen und sogar die Hexen selber von der Schuld der Hexerei liberzeugt waren, war die Schuld trozdem nicht vorhanden. So steht es mit aller Schuld.

# 251.

Verkannte Leiden de. — Die großartigen Naturen leiden anders, als ihre Verehrer sich einbilden: sie leiden am härtesten durch die unedlen, kleinlichen Wallungen mancher bösen Augenblicke, kurz durch ihren Zweisel an der eigenen Großartigkeit — nicht aber durch die Opfer und Marthrien, welche ihre Aufgabe von ihnen verlangt. So lange Prometheus Witleid mit den Menschen hat und sich ihnen opfert, ist er glücklich und groß in sich; aber wenn er neidisch auf Zeus und die Huldigungen wird, welche jenem die Sterblichen bringen, — da leidet er!

Lieber schuldig. — "Lieber schuldig bleiben als mit einer Münze zahlen, die nicht unser Bild trägt!" — so will es unsere Souverainetät.

### 253.

Immer zu Hause. — Eines Tages erreichen wir unser Ziel — und weisen nunmehr mit Stolz darauf hin, was für lange Reisen wir dazu gemacht haben. In Wahrheit merkten wir nicht, daß wir reisten. Wir kamen eben dadurch so weit, daß wir an jeder Stelle wähnten, zu Hause zu sein.

### 254.

Gegen die Verlegenheit. — Wer immer tief beschäftigt ist, ist über alle Verlegenheit hinaus.

# 255.

Nachahmer? — A: "Wie? Du willst keine Nachahmer?" B: "Ich will nicht, daß man mir etwas nachmache; ich will, daß jeder sich etwas vormache: daßselbe, was ich thue." A: "Also —?"

# 256.

Hautlichkeit. — Alle Menschen der Tiese haben ihre Glückseit darin, einmal den fliegenden Fischen zu gleichen und auf den äußersten Spitzen der Wellen zu spielen; sie schätzen als das Beste an den Dingen — daß sie eine Oberfläche haben: ihre Hautlichkeit — sit venia verdo.

Aus der Erfahrung. — Mancher weiß nicht, wie reich er ift, bis er erfährt, was für reiche Menschen an ihm noch zu Dieben werden.

# 258.

Die Lengner bes Zufalls. — Kein Sieger glaubt

# 259.

Aus dem Paradiese. — "Gut und Böse sind L die Vorurtheile Gottes" — sagte die Schlange.

# 260.

Einmaleins. — Einer hat immer Unrecht: aber mit Zweien beginnt die Wahrheit. — Einer kann sich nicht beweisen: aber Zweie kann man bereits nicht widerlegen.

# 261.

Driginalität. — Was ift Originalität? Etwas sehen, das noch keinen Namen trägt, noch nicht genannt werden kann, ob es gleich vor aller Augen liegt. Wie die Menschen gewöhnlich sind, macht ihnen erst der Name ein Ding überhaupt sichtbar. — Die Originalen sind zumeist auch die Namengeber gewesen.

### 262.

Sub specie aeterni. — A: "Du entfernst bich immer schneller von den Lebenden: bald werden sie bich aus ihren Listen streichen!" — B: "Es ist das

einzige Mittel, um an dem Borrecht der Todten theils zuhaben." — A: "An welchem Vorrecht?" — B: "Nicht mehr zu fterben."

# 263.

Ohne Eitelfeit. — Wenn wir lieben, so wollen wir, daß unsere Mängel verborgen bleiben, — nicht aus Eitelfeit, sondern weil das geliebte Wesen nicht seiden soll. Ja, der Liebende möchte ein Gott scheinen, — und auch dies nicht aus Eitelseit.

# 264.

Was wir thun. — Was wir thun, wird nie verstanden, sondern immer nur gelobt und getadelt.

# 265.

Lette Skepsis. — Was sind denn zulett die Wahrheiten des Menschen? — Es sind die unwider= legbaren Irrthümer des Menschen.

# 266.

Wo Grausamkeit noth thut. — Wer Größe hat, ift grausam gegen seine Tugenden und Erwägungen zweiten Ranges.

### 267.

Mit einem großen Ziele. — Mit einem großen Ziele ist man sogar der Gerechtigkeit überlegen, nicht nur seinen Thaten und seinen Richtern.

### 268.

Was macht heroisch? — Zugleich seinem höchsten Leide und seiner höchsten Hoffnung entgegengehn.

Woran glaubst bu? — Daran: bag die Gewichte aller Dinge neu bestimmt werden muffen.

#### 270.

Was sagt bein Gewissen? — "Du sollst ber werden, ber bu bift."

### 271.

Wo liegen beine größten Gefahren? — Im Mitleiben.

# 272.

Bas liebst bu an Anderen? - Meine hoff= nungen.

# 273.

Ben nennft bu ichlecht? — Den, ber immer beschämen will.

### 274.

Was ist dir das Menschlichste? — Jemandem Scham ersparen.

# 275.

Was ist das Siegel der erreichten Freiheit?
— Sich nicht mehr vor sich selber schämen.



# Viertes Buch.

# Sanctus Januarius.

Der du mit dem Flammenspeere Meiner Seele Eis zerthellt, Daß sie brausend nun zum Meere Ihrer höchten Hoffnung eitt: heller siets und siets gesunder, Frei im liebevollsten Wuß: — Also preist sie deine Wunder, Schönster Januarlus!



Zum neuen Jahre. — Noch lebe ich, noch benke ich: ich muß noch leben, benn ich muß noch benken. Sum, ergo cogito: cogito, ergo sum. Heute erlaubt sich jedermann, seinen Wunsch und liebsten Gedanken außzusprechen: nun, so will auch ich sagen, was ich mir heute von mir selber wünschte und welcher Gedanke mir dieses Jahr zuerst über das Herz lief, — welcher Gedanke mir Grund, Bürgschaft und Süßigkeit alles weiteren Lebens sein soll! Ich will innner mehr lernen, das Nothwendige an den Dingen als das Schone sehen:

— so werde ich einer von denen sein, welche die Dinge schön machen. Amor kati: das sei von nun an meine Liebe! Ich will sicht anklagen, ich will nicht einmal die Ankläger anklagen. Wegsehen sei meine einzige Verneinung! Und, Alles in Allem und Großen: ich will irgendwann einmal nur noch ein Ia-sagender sein!

#### 277

Persönliche Providenz. — Es giebt einen gewiffen hohen Bunkt des Lebens: haben wir den erreicht, so sind wir mit all unfrer Freiheit, und so sehr wir dem schonen Chaos des Daseins alle fürsorgende Vernunft

und Güte abgestritten haben, noch einmal in der größten Gesahr der geistigen Unfreiheit und haben unsere schwerste Probe abzulegen. Setzt nämlich stellt sich erst der Probe abzulegen. Jest nämlich stellt sich erst ber Gedanke an eine persönliche Providenz mit der eindringlichsten Gewalt vor uns hin und hat den besten Fürsprecher, den Augenschein, für sich, jest wo wir mit Händen greisen, daß uns alle, alle Dinge, die uns trefsen, fortwährend zum Besten gereichen. Das Leben jedes Tags und jeder Stunde scheint nichts mehr zu wollen als immer nur diesen Saß neu beweisen: sei es, was es sei, böses wie gutes Wetter, der Verlust eines Freundes, eine Arankheit, eine Verleumdung, das Ausbleiben eines Briefs, die Verstauchung eines Fußes, ein Blick in einen Verkaußladen, ein Gegenargument, das Ausschlächen eines Buches, ein Traum, ein Betrug: es erweist sich soson der sehr bald nachher als ein Ding, das "nicht sehlen durste", — es ist voll tiesen Sims und Außens gerade für uns! Giebt es eine gefährlichere Versührung, den Göttern Epitur's, jenen sorglosen Undekannten, den Glauben zu kündigen und an irgend eine sorgenvolle und kleinliche Gottheit zu glauben, welche selbst jedes Härchen auf unsern Kopfe persönlich welche selbst jedes Härchen auf unserm Kopfe persönlich kennt und keinen Ekel in der erbärmlichsten Dienstleiftung findet? Nun - ich meine tropalledem! wir leistung sindet? Run — ich meine trohalledem! wir wollen die Götter in Ruhe lassen und die dienstefertigen Genien ebenfalls, und uns mit der Annahme begnügen, daß unsere eigene praktische und theoretische Geschicklichseit im Auslegen und Zurechtlegen der Ereignisse jetzt auf ihren Höhepunkt gelangt sei. Wir wollen auch nicht zu hoch von dieser Fingersertigkeit unserer Weisheit denken, wenn uns mitunter die wunders dare Harmonie allzusehr überrascht, welche beim Spiel auf unsrem Instrumente entsteht: eine Harmonie.

welche zu gut klingt, als daß wir es wagten, sie uns selber zuzurechnen. In der That, hier und da spielt einer mit uns — der liebe Zufall: er führt uns gelegentlich die Hand, und die allerweiseste Providenz könnte keine schönere Musik erdenken, als dann dieser unserer thörichten Hand gelingt.

#### 278.

Der Gedanke an den Tod. — Es macht mir ein melancholisches Glück, mitten in diesem Gewirr der Gäßchen, der Bedürfnisse, der Stimmen zu leben: wie viel Genießen, Ungeduld, Begehren, wie viel durstiges Leben und Trunkenheit des Lebens kommt da jeden Augenblick an den Tag! Und doch wird es für alle diese Lärmenden Lebenden Lebensdurstigen bald so stille sein! Wie steht hinter Iedem sein Schatten, sein dunkler Weggefährte! Es ist immer wie im letzen Augenblick vor der Absahrt eines Ausvandererschiffes: man hat einander mehr zu sagen als je, die Stunde drängt, der Dzean und sein ödes Schweigen wartet ungeduldig hinter alle dem Lärme — so begierig, so sicher seiner Beute! Und alle, alle meinen, das Visher sei nichts oder wenig, die nahe Zukunst sei alles: und daher diese Hakt. Ihdervortheilen! Ieder will der Erste in diese Inkunst sein — und doch ist Tod und Todtenstille das einzig Sichere und das allen Gemeinsame dieser Zukunst! Wie seltsam, daß diese einzige Sicherheit und Gemeinsamseit sast gar nichts über die Menschen vermag und daß sie Arüberschaft des Todes zu fühlen! Es macht mich glücklich zu sehen, daß die Menschen den Gedanken an den Tod durchaus nicht densen wollen!

Ich möchte gern etwas dazuthun, ihnen den Gedanken an das Leben noch hundertmal denkenswerther zu machen.

### 279.

Sternen=Freundschaft. — Wir waren Freunde und sind und fremd geworden. Aber das ist recht so, und wir wollen's und nicht verhehlen und verdunkeln, als ob wir uns dessen zu schämen hätten. Wir sind zwei Schiffe, deren jedes sein Ziel und seine Bahn hat; wir können uns wohl freuzen und ein Fest mit einander feiern, wie wir es gethan haben, — und dann lagen die braden Schiffe so ruhig in Einem Hafen und in Einer Sonne, daß es scheinen mochte, sie seien schon am Ziele und hätten Ein Ziel gehabt. Aber dann trieb uns die und hätten Ein Ziel gehabt. Aber dann trieb uns die allmächtige Gewalt unserer Aufgabe wieder aus einander, in verschiedene Meere und Sonnenstriche, und vielleicht sehen wir uns nie wieder — vielleicht auch sehen wir uns wohl, aber erkennen uns nicht wieder: die verschiedenen Meere und Sonnen haben uns verändert! Daß wir uns freind werden mußten, ist das Gesetz über uns: ebendadurch sollen wir uns auch ehrwürdiger werden! Ebendadurch soll der Gedanke an unsere ehemalige Freundschaft heiliger werden! Es giebt wahrscheinlich eine ungeheure unsichtbare Curve und Sternenbahn, in der unsere so verschiednen Straßen und Ziele als kleine Wegstrecken einbegriffen sein mögen, — erheben wir uns zu diesem Gedanken! Aber unser Leben ist zu kurz und unsere Sehkraft zu gering, als daß wir mehr als und unfre Sehkraft zu gering, als daß wir mehr als Freunde im Sinne jener erhabenen Möglichkeit sein fönnten. — Und fo wollen wir an unfre Sternen= Freundschaft glauben, selbst wenn wir einander Erden-Teinde fein müßten.

280.

Architektur der Erkennenden. - Es bedarf einmal, und wahrscheinlich bald einmal, der Ginsicht, was vor Allem unseren großen Städten fehlt: stille und weite, weitgedehnte Orte zum Nachdenken, Orte mit hochsväumigen langen Hallengängen für schlechtes ober allzu sonniges Wetter, wohin kein Geräusch der Wagen und der Ausrufer dringt und wo ein feinerer Anftand felbst dem Priefter das laute Beten unterfagen wurde: Bauwerke und Anlagen, welche als Ganzes die Erhabenheit des Sich-Besinnens und Bei-Seite-Gehens ausdrücken. Die Zeit ist vorbei, wo die Kirche das Monopol des Nachdenkens besaß, wo die vita contemplativa immer zuerst vita religiosa sein mußte: und alles, was die Kirche gebaut hat, drückt diesen Gedanken aus. Ich wüßte nicht, wie wir uns mit ihren Bauwerken, selbst wenn sie ihrer kirchlichen Bestimmung entkleidet würden, genügen laffen könnten; diese Bauwerke reben eine viel zu pathetische und befangene Sprache, als Häuser Gottes und Prunkstätten eines überweltlichen Verkehrs, als daß wir Gottlosen hier unsere Gedanken benken könnten. Wir wollen uns in Stein und Pflanze übersetzt haben, wir wollen in uns spazieren gehen, wenn wir in biesen Sallen und Gärten wandeln.

# 281.

Das Ende zu finden wissen. — Die Meister bes ersten Ranges geben sich dadurch zu erkennen, daß sie, im Großen wie im Aleinen, auf eine vollkommene Weise das Ende zu finden wissen, sei es das Ende einer Melodie oder eines Gedankens, sei es der fünste Akt einer

Tragödie oder Staats-Aktion. Die Ersten der zweiten Stuse werden immer gegen das Ende hin unruhig und fallen nicht in so stolzem, ruhigem Gleichmaaße in's Meer ab, wie zum Beispiel das Gebirge bei Porto sino — dort, wo die Bucht von Genua ihre Melodie zu Ende singt.

#### 282.

Der Gang. — Es giebt Manieren des Geistes, an denen auch große Geister verrathen, daß sie vom Pöbel oder Halbpöbel herkommen: — der Gang und Schritt ihrer Gedanken ist es namentlich, der den Verräther macht; sie können nicht gehen. So konnte auch Napoleon zu seinem tiesen Verdrusse nicht fürstenmäßig und "legitim" gehen, bei Gelegenheiten, wo man es eigentlich verstehen nuß, wie bei großen Krönungs-Prozessionen und Ühnlichem: auch da war er immer nur der Anführer einer Colonne — stolz und hastig zugleich und sich dessen sewußt. — Man hat etwas zum Lachen, diese Schriftsteller zu sehen, welche die faltigen Gewänder der Periode um sich rauschen machen: sie wollen so ihre Füße verdecken.

#### 283.

Vorbereitende Menschen. — Ich begrüße alle Anzeichen dafür, daß ein männlicheres, ein kriegerisches Zeitalter anhebt, das vor Allem die Tapferkeit wieder zu Ehren bringen wird! Denn es soll einem noch höheren Zeitalter den Weg bahnen und die Kraft einsammeln, welche jenes einmal nöthig haben wird, — jenes Zeitalter, das den Heroismus in die Erkenntniß trägt und Kriege führt um der Gedanken und ihrer Folgen willen. Dazu bedarf es für jest vieler

vorbereitender tapferer Menschen, welche doch nicht aus dem Nichts entspringen können — und ebensowenig aus dem Sand und Schleim der jezigen Civilisation und Großstadt Bildung: Menschen, welche es verstehen, schweigend, einsam, entschlossen, in unsichtbarer Thätigkeit zusrieden und beständig zu sein: Menschen, die mit innerlichem Hange an allen Dingen nach dem suchen, was an ihnen zu überwinden ist: Menschen, denen Heiterkeit, Geduld, Schlichtheit und Verachtung der großen Eitelkeiten ebenso zu eigen ist, als Großmuth im Siege und Nachsicht gegen die kleinen Eitelkeiten aller Besiegten: Menschen mit einem scharfen und freien Urtheil über alle Sieger und über den Antheil des Urtheil über alle Sieger und über den Antheil des Zufalls an jedem Siege und Ruhme: Menschen mit eigenen Festen, eignen Werktagen, eigenen Trauerzeiten, gewohnt und sicher im Befehlen und gleich bereit, wo gewohnt und sicher im Befehlen und gleich bereit, wo es gilt, zu gehorchen, im Einen wie im Andern gleich stolz, gleich ihrer eigenen Sache dienend: gefährdetere Menschen, fruchtbarere Menschen, glücklichere Menschen! Denn, glaubt es mir! — das Geheimniß, um die größte Fruchtbarkeit und den größten Genuß vom Dasein einzuernten, heißt: gefährlich leben! Baut eure Städte an den Besuv! Schieft eure Schiffe in unerforschte Meere! Lebt im Kriege mit Euresgleichen und mit euch selber! Seid Känder und Eroberer, so lange ihr nicht Herrscher und Besitzer sein könnt, ihr Erkennenden! Die Zeit geht bald vorbei, wo es euch genug sein durste, gleich schenen Hirschen in Wäldern versteckt zu leben! Endlich wird die Erkenntniß die Hand nach dem ausstrecken, was ihr gebührt: Hand nach dem ausstrecken, was ihr gebührt: fie wird herrschen und besitzen wollen, und ihr mit ihr!

284.

Der Glaube an sich. — Wenige Menschen siberhaupt haben den Glauben an sich; — und von diesen Wenigen bekommen ihn die Einen mit, als eine nütsliche Blindheit oder theilweise Verfinsterung ihres Geistes — (was würden sie erblicken, wenn sie sich selber auf den Grund sehen könnten!), die Andern müssen ihn sich erst erwerben: alles, was sie Gutes, Tüchtiges, Großes thun, ist zunächst ein Argument gegen den Skeptiker, der in ihnen haust: es gilt diesen zu überzzeugen oder zu überreden, und dazu bedarf es beinahe des Genie's. Es sind die großen Selbst-Ungenügsamen.

#### 285.

Excelsior! — "Du wirst niemals mehr beten, niemals mehr anbeten, niemals mehr im endlosen Verstrauen ausruhen — du versagst es dir, vor einer letzen Weisheit, letzten Güte, letzten Macht stehen zu bleiben und deine Gedanken abzuschirren — du hast keinen sieben Ginsamkeiten — du lebst ohne den Ausblick auf ein Gebirge, das Schnee auf dem Haublick auf ein Gebirge, das Schnee auf dem Haublick auf ein Geinem Herzen trägt, — es giebt für dich keinen Vergelter, keinen Verbesserer letzter Hand mehr — es giebt keine Vernunst in dem mehr, was geschicht, keine Liebe in dem, was dir geschehen wird, — deinem Herzen steht keine Kuhestatt mehr offen, wo es nur zu sinden und nicht mehr zu suchen hat, — du wehrst dich gegen irgend einen letzten Frieden, du willst die ewige Wiederkehr von Krieg und Frieden: — Mensch der Entsagung, in Alledem willst du entsagen?

Wer wird dir die Kraft dazu geben? Noch hatte niemand diese Kraft!" — Es giebt einen See, der es sich eines Tages versagte, abzussießen, und einen Danum dort auswarf, wo er bisher abfloß: seitdem steigt dieser See immer höher. Vielleicht wird gerade jene Entsagung uns auch die Kraft verleihen, mit der die Entsagung selber ertragen werden kann; vielleicht wird der Mensch von da an immer höher steigen, wo er nicht mehr in einen Gott ausfließt.

# 286.

Zwisch enrebe. — Hier sind Hoffnungen; was werdet ihr aber von ihnen sehen und hören, wenn ihr nicht in euren eigenen Seelen Glanz und Gluth und Morgenröthen erlebt habt? Ich kann nur erinnern — mehr kann ich nicht! Steine bewegen, Thiere zu Menschen machen — wollt ihr das von mir? Ach, wenn ihr noch Steine und Thiere seid, so sucht euch erst euren Orphens!

#### 287.

Lust an der Blindheit. — "Weine Gedanken, sagte der Wanderer zu seinem Schatten, sollen mir anzeigen, wo ich stehe: aber sie sollen mir nicht verrathen, wohin ich gehe. Ich liebe die Unwissenheit um die Zukunft und will nicht an der Ungeduld und dem Vorwegkosten verheißener Dinge zu Grunde gehen."

#### 288.

Hohe Stimmungen. — Mir scheint es, daß die meisten Menschen an hohe Stimmungen überhaupt nicht glauben, es sei benn für Augenblicke, höchstens

Viertelstunden, — jene Wenigen ausgenommen, welche eine längere Dauer des hohen Gefühls aus Erfahrung kennen. Aber gar der Mensch Eines hohen Gefühls, die Verkörperung einer einzigen großen Stimmung sein — das ist disher nur ein Traum und eine entzückende Möglichkeit gewesen: die Geschichte giebt uns noch kein sicheres Beispiel davon. Trozdem könnte sie einmal auch solche Menschen gebären — dann, wenn eine Menge günstiger Vordedingungen geschaffen und seszesellt worden sind, die jetzt auch der glücklichste Zufall nicht zusammenzuwürseln vermag. Vielleicht wäre diesen zufünstigen Seelen eben das der gewöhnliche Zustand, was disher als die mit Schauder empfundene Ausnahme hier und da einmal in unseren Seelen eintrat: eine fortwährende Bewegung zwischen Hoch und Tief und das Gefühl von Hoch und Tief, ein beständiges Wie-auf-Treppen-steigen und zugleich Wie-auf-Wolken-ruhen.

# 289.

Auf die Schiffe! — Erwägt man, wie auf jeden Einzelnen eine philosophische Gesammt-Rechtfertigung seiner Art, zu leben und zu denken, wirkt — näm-lich gleich einer wärmenden segnenden befruchtenden eigens ihm leuchtenden Sonne, wie sie unabhängig von Lob und Tadel, selbstgenugsam, reich, freigebig an Glück und Bohlwollen macht, wie sie unaufhörlich das Böse zum Guten umschafft, alle Kräfte zum Blühen und Reiswerden bringt und das kleine und große Unkraut des Grams und der Verdrießlichkeit gar nicht aufkommen läßt: — so rust man zuletzt verlangend aus: Oh daß doch viele solche neue Sonnen noch geschaffen würden! Auch der Böse, auch der Unglückliche, auch

ber Ausnahme-Mensch soll seine Philosophie, sein gutes Recht, seinen Sonnenschein haben! Nicht Mitseiben mit ihnen thut noth! — diesen Einfall des Hochmuths müssen wir versernen, so lange auch disher die Menschheit gerade an ihm gesernt und geübt hat, — keine Beichtiger, Seelenbeschwörer und Sündenvergeber haben wir für sie aufzustellen! Sondern eine neue Gerechtigkeit thut noth! Und eine neue Losung! Und neue Philosophen! Auch die moralische Erde ist rund! Auch die moralische Erde hat ihre Antipoden! Auch die Antipoden haben ihr Recht des Daseins! Es giebt noch eine andere West zu entdecken — und mehr als Eine! Auf die Schiffe, ihr Rhisosophen! Schiffe, ihr Philosophen!

# 290.

Eins ift noth. — Seinem Charafter "Stil geber"
— eine große und seltne Aunst! Sie übt der, welcher alles übersieht, was seine Natur an Kräften und Schwächen bietet, und es dann einem künstlerischen Plane einfügt, dis ein Iedes als Aunst und Vernunst erscheint und auch die Schwäche noch das Auge entzückt. Hier ist eine große Masse zweiter Natur hinzugetragen worden, dort ein Stück erster Natur abgetragen: — beide Mal mit langer Übung und täglicher Arbeit daran. Hier ist das Häßliche, welches sich nicht abtragen ließ, versteckt, dort ist es in's Erhabne umgedeutet. Vieles Vage, der Formung Widerstrebende ist für Fernsichten aufgespart und ausgenutzt worden: — es soll in das Weite und Unermeßliche hinaus winken. Zuleht, wenn das Wert vollendet ist, offenbart sich, wie es der Zwang desselben Geschmacks war, der im Großen und Kleinen herrschte und bildete: ob der Geschmack ein guter oder

ein schlechter war, bedeutet weniger, als man denkt, — genug, daß es Ein Geschmack ist! — Es werden die starken herrschsüchtigen Naturen sein, welche in einem solchen Zwange, in einer solchen Gebundenheit und Vollendung unter dem eignen Gesetz ihre seinste Freude genießen; die Leidenschaft ihres gewaltigen Wollens erleichtert sich beim Anblick aller stilisirten Ratur, aller befiegten und dienenden Natur; auch wenn fie Balafte zu bauen und Gärten anzulegen haben, widerftrebt es ihnen, die Natur frei zu geben. — Umgekehrt sind es die schwachen, ihrer selber nicht mächtigen Charaftere, welche die Gebundenheit des Stils haffen: fie fühlen, daß, wenn ihnen dieser bitterbose Zwang auferlegt würde, sie unter ihm gemein werben mußten: sie werden Sklaven, sobald fie dienen, sie haffen das Dienen. Solche Beifter — es können Beifter erften Ranges fein — find immer darauf aus, sich selber und ihre Umgebungen als freie Natur — wild, willfürlich, phantastisch, unordentlich, überraschend - zu gestalten oder auszudeuten: und sie thun wohl baran, weil sie nur so sich selber wohlthun! Denn Eins ist noth: daß der Mensch seine Zufriedenheit mit sich erreiche — sei es nun durch diese oder jene Dichtung und Kunst: nur dann erst ist der Mensch überhaupt erträglich anzusehen! Wer mit sich unzufrieden ist, ist sortwährend bereit, sich dafür zu rächen: wir Anderen werden seine Opfer sein, und sei es auch nur barin, daß wir immer seinen häßlichen Anblick zu ertragen haben. Denn der Anblick des Häflichen macht schlecht und düster.

#### 291.

Genua. — Ich habe mir diese Stadt, ihre Landhäuser und Lustgarten und ben weiten Umkreis ihrer bewohnten Höhen und Hänge eine gute Weile angesehen; endlich muß ich sagen: ich sehe Gesichter aus vergangenen Geschlechtern — diese Gegend ist mit den Abbildern kühner und selbstherrlicher Menschen übersäet. Sie haben gelebt und haben sortleben wollen — das sagen sie mir mit ihren Häusern, gebaut und geschmückt sür Jahrhunderte und nicht sür die flüchtige Stunde: sie waren dem Leben gut, so döse sie oft gegen sich gewesen sein mögen. Ich sehe innmer dem Bauenden, wie er mit seinen Bliesen auf allem sern und nah um ihn her Gebauten ruht, und ebenso auf Stadt Weer und Gebirgslinien, wie er mit diesem Blies Gewalt und Eroberung außübt: alles dies will er sein em Klane einsügen und zuletzt zu seinem Eigenthume machen, dadurch daße se ein Stück desselben wird. Diese ganze Gegend ist mit dieser prachtvollen unersättlichen Selbstsucht der Besitz- und Beutelust überwachsen; und wie diese Menschen in der Ferne keine Grenze anerkaunten und in ihrem Durste nach Neuem eine neue Welt neben die alte hinstellten, so empörte sich auch in der Heinen Weise, seine Uberlegenheit auszudrücken und zwischen sich weben zu seber gegen Ieden und ersand eine Weise, seine Uberlegenheit auszudrücken und zwischen sich eine Weise, seine liberlegenheit auszudrücken und zwischen sich einen Keise, seine werschliche Unnehlichseit dazwischen zu seber eroberte sich seine Seinaat noch einunal sir sich, indem er sie mit seinen architektonischen Gedanken siberwältigte und gleichsam zur Augenweide seines Hanschlich zum Kugenweide seines Dauseis den Schafes unnschuf. Im Norden imponirt das Geset und die allgemeine Lust an Gesellichseit und Gehorsam, wenn man die Banweise der Städte ansieht: man erräth dabei jenes innerliche Sichselichseht: man erräth dabei jenes innerliche Sichselichseht: man erräth dabei jenes innerliche Sichselichseht: man erräth dabei jenes innerliche Sichselichseht; man erräth dabei jenes innerliche Sichselichseht. um gede Ecke biegend, einen Menschen für sich, der

das Meer, das Abenteuer und den Drient kennt, einen Menschen, welcher dem Gesetze und dem Nachbar wie einer Art von Langerweile abhold ist und der alles schon Begründete, Alte mit neidischen Blicken mißt: er möchte, mit einer wundervollen Berschmitztheit der Phantasie, dies Alles mindestens im Gedanken noch einmal neu gründen, seine Hand darauf, seinen Sinn hinein legen — sei es auch nur für den Augenblick eines sonnigen Nachmittags, wo seine unersättliche und melancholische Seele einmal Sattheit sühlt und seinem Auge nur Eigenes und nichts Fremdes mehr sich zeigen darf.

#### 292.

An die Moral=Prediger. — Ich will keine Moral machen, aber denen, welche es thun, gebe ich diesen Rath: wollt ihr die besten Dinge und Zustände zuletzt um alle Ehre und Werth bringen, so sahrt sort, sie in den Mund zu nehmen wie disher! Stellt sie an die Spitze eurer Moral und redet von Früh dis Abend von dem Glück der Tugend, von der Ruhe der Seele, von der Gerechtigseit und der immanenten Vergeltung: so wie ihr es treibt, bekommen alle diese zuten Dinge dadurch endlich eine Popularität und ein Geschrei der Gasse für sich; aber dann wird auch alles Gold daran abgegriffen sein und mehr noch: alles Gold darin wird sich in Blei verwandelt haben. Wahrlich, ihr versteht euch auf die umgesehrte Kunst der Alchymie, auf die Entwerthung des Werthvollsten! Greift einmal zum Versuche nach einem anderen Recepte, um nicht wie disher das Gegentheil von dem, was ihr sucht, zu erreichen: Ieugnet jene guten Dinge, entzieht ihnen den Pöbels Veisall und den leichten Umlauf, macht sie wieder zu

verborgenen Schamhaftigkeiten einsamer Seelen, sagt: Woral sei etwas Verbotenes! Vielleicht gewinnt ihr so die Art von Menschen für diese Dinge, auf welche einzig etwas ankommt, ich meine die Hervischen. Aber dann muß etwas zum Fürchten daran sein und nicht, wie bisher, zum Ekeln! Möchte man nicht heute in Hinsicht der Moral sagen, wie Meister Eckardt: "ich bitte Gott, daß er mich quitt mache Gottes"?

#### 293.

Unsere Luft. — Wir wissen es wohl: wer nur wie im Spazierengehen einmal einen Blick nach der Wissenschaft hin thut, nach Art der Frauen und leider auch vieler Künstler: für den hat die Strenge ihres Dienstes, diese Unerbittlichseit im Kleinen wie im Großen, diese Schweiligkeit im Wägen Urtheilen Verurtheilen, etwas Schwindels und Furchteinslößendes. Namentlich erschreckt ihn, wie hier das Schwerste gefordert, das Beste gethan wird, ohne daß dafür Lob und Auszeichnungen da sind, vielmehr, wie unter Soldaten, sast unr Tadel und scharse Verweise sant werden — denn das Gutmachen gilt als die Regel, das Verschlte als die Ausnahme; die Regel aber hat hier wie überall einen schweissamen Mund. Wit dieser "Strenge der Wissenscheit ser allerbesten Gesellschaft: — sie erschreckt den Uns der allerbeften Gesellschaft: - sie erschreckt den Uneingeweihten. Wer aber an sie gewöhnt ist, mag gar nicht anderswo leben als in dieser hellen durchsichtigen träftigen start elektrischen Luft, in dieser männlichen Luft. Überall sonst ist es ihm nicht reinlich und luftig genug: er argwöhnt, daß dort seine beste Kunst niemandem recht von Nuten und ihm selber nicht zur

Freude sein werde, daß unter Mißverständnissen ihm sein halbes Leben durch die Finger schlüpfe, daß fortwährend viel Vorsicht, viel Verbergen und Ansichhalten noth thue, — lauter große und unnütze Einbußen an Kraft! In diesem strengen und klaren Elemente aber hat er seine Kraft ganz: hier kann er kliegen! Wozu sollte er wieder hinab in jene trüben Gewässer, wo man schwimmen und waten muß und seine Flügel mißfarbig macht! — Nein! Da ist es zu schwer für uns zu leben: was können wir dafür, daß wir für die Luft, die reine Luft geboren sind, wir Nebenbuhler des Lichtstrahls, und daß wir am liebsten auf Ütherstäubchen gleich ihm reiten würden, und nicht von der Sonne weg, sondern zu der Sonne hin! Das aber können wir nicht: — so wollen wir denn thun, was wir einzig können: der Erde Licht bringen, "das Licht der Erde" sein! Und dazu haben wir unsere Flügel und unsere Schnelligkeit und Strenge, um dessenthalben sind wir männlich und selbst schrecklich, gleich dem Feuer. Mögen die uns fürchten, welche sich nicht an uns zu wärmen und zu erhellen Rraft! In Diefem strengen und klaren Glemente aber welche sich nicht an uns zu wärmen und zu erhellen verstehen!

#### 294.

Gegen die Verleumder der Natur. — Das sind mir unangenehme Menschen, bei denen jeder natürliche Hang sosort zur Krankheit wird, zu etwas Entstellendem oder gar Schmählichem, — diese haben ums zu der Meinung verführt, die Hänge und Triebe des Menschen seien böse; sie sind die Ursache unserer großen Unsgerechtigkeit gegen unsere Natur, gegen alle Natur! Es giebt genug Menschen, die sich ihren Trieben mit Anmuth und Sorglosigkeit überlassen dürsen: aber sie thun es nicht, aus Angst vor jenem eingebildeten "bösen Wesen"

der Natur! Daher ist es gekommen, daß so wenig Vornehmheit unter den Menschen zu sinden ist: deren Kennzeichen es immer sein wird, vor sich keine Furcht zu haben, von sich nichts Schmähliches zu erwarten, ohne Bedenken zu sliegen, wohin es uns treibt — uns freizgeborene Vögel! Wohin wir auch nur kommen, immer wird es frei und sonnenlicht um uns sein.

#### 295.

Rurze Gewohnheiten. — Ich liebe die furzen Gewohnheiten und halte fie für das unschätbare Mittel, viele Sachen und Buftande tennen zu lernen, und hinab bis auf den Grund ihrer Gugen und Bitterfeiten; meine Natur ift gang für furze Bewohnheiten eingerichtet, selbst in den Bedürfnissen ihrer leiblichen Gesundheit und überhaupt, soweit ich nur sehen kann: vom Niedrigsten bis zum Höchsten. Immer glaube ich, dies werde mich nun dauernd befriedigen — auch die kurze Gewohnheit hat jenen Glauben der Leidenschaft, den Glauben an die Ewigkeit — und ich sei zu beneiden, es gefunden und erkannt zu haben: — und nun nährt es mich am Mittage und am Abende und verbreitet eine tiefe Genügsankeit um sich und in mich hinein, so daß mich nach Anderem nicht verlangt, ohne daß ich zu vergleichen oder zu verachten oder zu hassen hätte. Und eines Tages hat es seine Zeit gehabt: die gute Sache scheibet von mir, nicht als etwas, das mir nun Ekel einflößte, — sondern friedlich und an mir gesättigt, wie ich an ihm, und wie als ob wir einander dankar seinkten müßten und uns so die Hände zum Abschied reichten. Und schon wartet das Neue an der Thure, und ebenso mein Glaube — der unverwüftliche Thor und Beise! —

dies Neue werde das Rechte, das letzte Rechte sein. So geht es mir mit Speisen, Gedanken, Menschen, Städten, Gedichten, Musiten, Lehren, Tagesordnungen, Lebensweisen.
— Dagegen hasse ich die dauernden Gewohnheiten und meine, daß ein Tyrann in meine Nähe kommt und daß meine Lebensluft sich verdickt, wo die Ereignisse sich so gestalten, daß dauernde Gewohnheiten daraus mit Nothwendigkeit zu wachsen scheinen: zum Beispiel durch ein Amt, durch ein beständiges Zusammensein mit denselben Menschen, durch einen festen Wohnsitz, durch eine einmalige Art Gesundheit. Ja, ich bin allem meinem Elend und Kranksein, und was nur immer unvollkommen an mir ist — im untersten Grunde meiner Seele erkenntlich gesinnt, weil dergleichen mir hundert Hinterthüren läßt, durch die ich den dauernden Gewohnheiten entrinnen kann. — Das Unerträglichste freilich, das eigentlich Fürchterliche, wäre mir ein Leben ganz ohne Gewohnheiten, ein Leben, das fortwährend die Improvisation verlangt: — dies wäre meine Verbannung und mein Sibirien.

#### 296.

Der feste Auf. — Der seste Ruf war ehedem eine Sache der äußersten Nützlichkeit; und wo nur immer die Gesellschaft noch vom Heerden Instinkte beherrscht wird, ist es auch jetzt noch für jeden Einzelnen am zweckmäßigsten, seinen Charakter wie seine Beschäftigung als unveränderlich zu geben — selbst wenn sie es im Grunde nicht sind. "Man kann sich auf ihn verlassen, er bleibt sich gleich": — das ist in allen gefährlichen Lagen der Gesellschaft das Lob, welches am meisten zu bedeuten hat. Die Gesellschaft fühlt mit Genugthuung, ein zuverlässiges, jederzeit bereites Werkzeug in der

Tugend dieses, in dem Ehrgeize jenes, in dem Nach= denken und der Leidenschaft des Dritten zu haben, — sie ehrt diese Werkzeug=Natur, dies Sich=Treubleiben, diese Unwandelbarkeit in Ansichten, Bestrebungen und selbst in Untugenden, mit ihren höchsten Ehren. Eine solche Schätzung, welche überall zugleich mit der Sittlichkeit der Sitte blüht und geblüht hat, erzieht "Charaktere" und bringt alles Wechseln Umlernen Sich-Verwandeln in Berruf. Dies ift nun jedenfalls, mag fonft ber Bortheil diefer Denkweise noch so groß sein, für die Erkenntnig die allerschädlichste Art des allgemeinen Urtheils: denn gerade der gute Wille des Erkennenden, unverzagt sich jederzeit gegen seine bisherige Meinung zu erklären und überhaupt in Bezug auf Alles, was in ums fest werden will, mißtranisch zu sein, — ift hier verurtheilt und in Verruf gebracht. Die Gesinnung des Erfennenden als im Widerspruch mit dem "feften Rufe" gilt als unehrenhaft, während bie Versteinerung ber Anfichten alle Ehre für fich hat: - unter bem Banne solcher Geltung müffen wir heute noch leben! Wie schwer lebt es sich, wenn man das Urtheil vieler Sahr= tausende gegen sich und um sich fühlt! Es ist wahrs scheinlich, daß viele Jahrtausende die Erkenntniß mit dem schlechten Gewissen behaftet war, und daß viel Selbstwerachtung und geheimes Elend in der Geschichte ber größten Geister gewesen sein muß.

# 297.

Wibersprechen können. — Icher weiß jest, baß Wiberspruch-vertragen-können ein hohes Zeichen von Eultur ift. Einige wissen sogar, daß der höhere Mensch ben Widerspruch gegen sich wünscht und hervorruft, um einen Fingerzeig über seine ihm bisher unbekannte Ungerechtigkeit zu bekommen. Aber das Widersprechenskönnen, das erlangte gute Gewissen bei der Feindseligkeit gegen das Gewohnte, Überlieferte, Geheiligte — das ist mehr als jenes Beides und das eigentlich Große Neue Erstaunliche unserer Cultur, der Schritt aller Schritte des befreiten Geistes: wer weiß das?

#### 298.

Seufzer. — Ich erhaschte diese Einsicht unterwegs und nahm rasch die nächsten schlechten Worte, sie sest zumachen, damit sie mir nicht wieder davonsliege. Und nun ist sie mir an diesen dürren Worten gestorben und hängt und schlottert in ihnen — und ich weiß kaum mehr, wenn ich sie ansehe, wie ich ein solches Glückhaben konnte, als ich diesen Vogel sieng.

#### 299.

Was man den Künstlern ablernen soll. — Welche Mittel haben wir, uns die Dinge schön, anziehend, begehrenswerth zu machen, wenn sie es nicht sind? — und ich meine, sie sind es an sich niemals! Hier haben wir von den Arzten etwas zu lernen, wenn sie zum Beispiel das Bittere verdünnen oder Wein und Zucker in den Mischkrug thun; aber noch mehr von den Künstlern, welche eigentlich fortwährend darauf aus sind, solche Erfindungen und Kunststäcke zu machen. Sich von den Dingen entfernen, bis man vieles von ihnen nicht mehr sieht und vieles hinzusehn muß, um sie noch zu sehen — oder die Dinge um die Ecke und wie in einem Ausschnitte sehen —

oder sie so stellen, daß sie sich theilweise verstellen und nur perspektivische Durchblicke gestatten — oder sie durch gefärbtes Glas oder im Lichte der Abendröthe anschauen — oder ihnen eine Obersläche und Haut geben, welche keine volle Transparenz hat: das Alles sollen wir den Künstlern ablernen und im Übrigen weiser sein als sie. Denn bei ihnen hört gewöhnlich diese ihre seine Kraft auf, wo die Kunst aufhört und das Leben beginnt; wir aber wollen die Dichter unseres Lebens sein, und im Kleinsten und Alltäglichsten zuerst!

#### 300.

Vorspiele der Wissenschaft. - Glaubt ihr denn, daß die Wissenschaften entstanden und groß geworden wären, wenn ihnen nicht die Zauberer, Alchymisten, Astrologen und Hexen vorangesausen wären als die, welche mit ihren Verheißungen und Vorspiegelungen erst Durst, Hunger und Wohlgeschmack an verborgenen und verbotenen Mächten schaffen mußten? Ja daß unendlich mehr hat verheißen werden müssen, als je erstütt werden fann, damit überhaupt etwas im Reiche der Erkenntnis sich erfülle? — Vielleicht erscheint in gleicher Weise, wie uns sich hier Vorspiele und Vorübungen der Wiffenschaft darstellen, die durchaus nicht als solche geübt und empfunden wurden, auch irgend einem fernen Zeitalter bie gefammte Religion als ilbung und Borfpiel: vielleicht fonnte fie bas seltsame Mittel bazu gewesen sein, daß einmal einzelne Menschen die ganze Selbstgenügsamkeit eines Gottes und alle seine Kraft der Selbsterlösung genießen können. Ja! — darf man fragen — würde denn der Mensch überhaupt ohne jene religiöse Schule und Vorgeschichte

es gelernt haben, nach sich Hunger und Durst zu spüren und aus sich Sattheit und Fülle zu nehmen? Mußte Prometheus erst wähnen, das Licht gestohlen zu haben, und dafür büßen — um endlich zu entdecken, daß er das Licht geschaffen habe, in dem er nach dem Lichte begehrte, und daß nicht nur der Mensch sondern auch der Gott das Wert seiner Hände und Thon in seinen Händen gewesen sei? Alles nur Vilder des Vildners? — ebenso wie der Wahn, der Diebstahl, der Kaukasus, der Geier und die ganze tragische Prometheia aller Erkennenden?

#### 301.

Wahn der Contemplativen. — Die hohen Menschen unterscheiden sich von den niederen dadurch, daß sie unfäglich mehr sehen und hören und denkend sehen und hören — und eben dies unterscheidet den Menschen vom Thiere und die oberen Thiere von den unteren. Die Welt wird für den immer voller, welcher in die Höhe der Menschlichkeit hinauf wächst; es werden immer mehr Angelhaken des Interesses nach ihm ausgeworsen; die Menge seiner Neize ist beständig im Wachsen und ebenso die Menge seiner Arten von Lust und Unlust — der höhere Mensch wird immer zugleich glücklicher und unglücklicher. Dabei aber bleibt ein Wahn sein beständiger Begleiter: er meint, als Zusch auer und Zusch, welches das Leben ist: er nennt seine Natur eine contemplative und übersieht dabei, daß er selber auch der eigentliche Dichter und Fortsbichter des Lebens ist, — daß er sich sreilich vom Schauspieler dieser dieses Drana's, dem sogenannten

handelnden Menschen, sehr unterscheibet, aber noch mehr von einem bloßen Betrachter und Festgaste vor ber Bühne. Ihm, als dem Dichter, ist gewiß vis contem-plativa und der Rückblick auf sein Werk zu eigen, plativa und der Rückblick auf sein Werk zu eigen, aber zugleich und vorerst die vis creativa, welche dem handelnden Menschen sehlt, was auch der Augenschein und der Allerweltsglaube sagen mag. Wir, die Denkendscmpfindenden, sind es, die wirklich und immersort etwas machen, das noch nicht da ist: die ganze ewig wachsende Welt von Schätzungen, Farben, Gewichten, Verspektiven, Stufenleitern, Bejahungen und Verneinungen. Diese von uns ersundene Dichtung wird fortwährend von den sogenannten praktischen Menschen (unseren Schauspielern wie gesagt) eingesernt, eingeübt, in Fleisch und Wirklichseit, ja Alltäglichseit übersetzt. Was nur Werth hat in der jetzigen Welt, das hat ihn nicht an sich, seiner Natur nach — die Natur ist immer werthlos —: sondern dem hat man einen Werth einmal werthlos —: sondern dem hat man einen Werth einmal gegeben, geschenkt, und wir waren diese Gebenden und Schenkenden! Wir erft haben die Welt, die den Menschen etwas angeht, geschaffen! — Gerade bieses Wissen aber fehlt uns, und wenn wir es einen Augenblick einmal erhaschen, so haben wir es im nächsten wieder vergessen: wir verkennen unfre beste Kraft und schätzen uns, die Contemplativen, um einen Grad zu gering — wir sind weder so stolz noch so glücklich, als wir sein könnten.

### 302.

Gefahr bes Glücklichsten. — Feine Sinne und einen seichmack haben; an das Ausgesuchte und Allerbeste des Geistese wie an die rechte und

nächste Kost gewöhnt sein; einer starken, kühnen, ver= wegenen Seele genießen; mit ruhigem Auge und festem Schritte durch das Leben gehen, immer zum Äußersten bereit wie zu einem Feste, und voll des Verlangens nach unentbeckten Welten und Meeren, Menschen und Göttern; auf jede heitere Musik hinhorchen, als ob dort wohl tapfere Männer, Soldaten, Seefahrer sich eine bort wohl tapfere Männer, Soldaten, Seefahrer sich eine kurze Rast und Lust machen, und im tiessten Genusse dugenblicks überwältigt werden von Thränen und von der ganzen purpurnen Schwermuth des Glücklichen: wer möchte nicht, daß das Alles gerade sein Besitz, sein Zustand wäre! Es war das Glück Homer's! Der Zustand bessen, der den Griechen ihre Götter—nein, sich selber seine Götter erfunden hat! Aber man verberge es sich nicht: mit diesem Glück Homer's in der Seele ist man auch das leidensfähigste Geschöpf unter der Sonne! Und nur um diesen Preis kauft man die kaltharste Muschel welche die Wellen des Daleins die kostbarste Muschel, welche die Wellen des Daseins bisher an's User gespült haben! Man wird als ihr Befiger immer feiner im Schmerz, und zulett zu fein: ein kleiner Mismuth und Ekel genügte am Ende, um Homer das Leben zu verleiden. Er hatte ein thörichtes Räthselchen, das ihm junge Fischer aufgaben, nicht zu rathen vermocht! Ja, die kleinen Räthsel sind die Gefahr ber Glüdlichsten!

# 303.

· Zwei Glückliche. — Wahrlich, dieser Mensch, trotz seiner Jugend, versteht sich auf die Improvisation des Lebens und setzt auch den seinsten Beobachter in Erstaunen: — es scheint nämlich, daß er keinen Fehlgriff thut, ob er schonz fortwährend das gewagteste

Spiel spielt. Man wird an jene improvisirenden Meister ber Tonkunft erinnert, benen auch ber Zuhörer eine göttliche Unfehlbarkeit ber Hand zuschreiben möchte, göttliche Unsehlbarreit ver Jund Justeiven motzle, trothem daß sie sich hier und da vergreifen, wie jeder Sterbliche sich vergreift. Aber sie sind geübt und erfinderisch, und im Augenblick immer bereit, den zufälligsten Ton, wohin ein Wurf des Fingers, eine Laune sie treibt, sosort in das thematische Gesüge einzuordnen und dem Zufalle einen schönen Sinn und eine Seele einzuhauchen. — Hier ist ein ganz anderer Mensch: dem mißräth im Grunde alles, was er will und plant. Das, woran er gelegentlich sein Herz gehängt hat, brachte ihn schon einige Male an den Abgrund und in die nächste Nähe des Unterganges; und wenn er dem noch entwischte, so doch gewiß nicht nur "mit einem blauen Auge". Glaubt ihr, daß er darüber unglücklich ist? Er hat längst bei sich beschlossen, eigene Wünsche und Plane nicht so wichtig zu nehmen. "Gelingt mir dies nicht, so redet er sich zu, dann gelingt mir vielleicht jenes; und im Ganzen weiß ich nicht, ob ich nicht meinem Mißlingen mehr zu Danke verpflichtet bin als irgend welchem Gelingen. Bin ich dazu gemacht, eigenfinnig zu sein und die Hörner des Stieres zu tragen? Das, was mir Werth und Ergebniß des Lebens ausmacht, liegt wo anders; mein Stolz und ebenso mein Elend liegt wo anders. Ich weiß mehr vom Leben, weil ich so oft daran war, es zu verlieren: und eben darum habe ich mehr vom Leben als ihr Allel"

#### 304.

Indem wir thun, lassen wir. — Im Grunde sind mir alle jene Moralen zuwider, welche sagen: "Thue

bies nicht! Entsage! Überwinde dich!" - ich bin bagegen jenen Moralen gut, welche mich autreiben, etwas zu thun und wieder zu thun und von Fruh bis Abend und Nachts davon zu trämmen, und an gar Nichts zu benken als: dies gut zu thun, so gut als es eben mir allein möglich ist! Wer so lebt, von dem fällt fort= während Eins um das Andre ab, was nicht zu einem solchen Leben gehört: ohne Haß und Widerwillen sieht er heute dies und morgen jenes von sich Abschied nehmen, den vergilbten Blättern gleich, welche jedes bewegtere Lüftchen dem Baume entführt: oder er sieht gar nicht, daß es Abschied nimmt, so streng blickt sein Auge nach seinem Ziele und überhaupt vorwärts, nicht seitwärts, rückwärts, adwärts. "Unser Thun soll bestimmen was wir lassen: indem wir thun, lassen wir" — so gefällt es mir, so lautet mein placitum. Aber ich will nicht mit offnen Augen meine Berarmung anstreben, ich mag alle negativen Tugenden nicht — Tugenden, deren Wesen das Verneinen und Sichversagen selber ift.

# 305.

Selbstbeherrschung. — Jene Morallehrer, welche zuerst und zuoberst dem Menschen anbesehlen, sich in seine Gewalt zu bekommen, bringen damit eine eigensthümliche Krankheit über—ihn: nämlich eine beständige Reizbarkeit bei allen natürlichen Regungen und Reisgungen, und gleichsam eine Art Juckens. Was auch sürderhin ihn stoßen ziehen anlocken antreiben mag, von Innen oder von Außen her — immer scheint es diesem Reizbaren, als ob jetzt seine Selbstbeherrschung in Gesahr gerathe: er darf sich feinem Instinkte, keinem freien Flügelschlage mehr anvertrauen, sondern steht

beständig mit abwehrender Gebärde da, bewaffnet gegen sich selber, scharfen und mißtrauischen Auges, der ewige Wächter seiner Burg, zu der er sich gemacht hat. Ja, er kann groß damit sein! Aber wie unaußestehlich ist er nun für Andere geworden, wie schwer für sich selber, wie verarmt und abgeschnitten von den schönsten Zufälligkeiten der Seele! Ja auch von aller weiteren Belehrung! Denn man muß sich auf Zeiten versieren können, wenn man den Dingen, die wir nicht selber sind, etwas absernen wiss.

# 306.

Stoiter und Epikureer. — Der Epikureer sucht sich die Lage, die Personen und selbst die Ereignisse aus, welche zu seiner äußerst reizbaren intellektuellen aus, welche zu seiner äußerst reizbaren intellektuellen Beschaffenheit passen, er verzichtet auf das Übrige — das heißt das Allermeiste —, weil es eine zu starke und schwere Kost für ihn sein würde. Der Stoiker dagegen übt sich, Steine und Gewürm, Glassplitter und Sforpionen zu verschlucken und ohne Ekel zu sein; sein Magen soll endlich gleichgültig gegen alles werden, was der Zusall des Daseins in ihn schüttet: — er erinnert an zene arabische Sekte der Assau, die man in Algier kennen sernt; und gleich diesen Unempfindlichen hat auch er gerne ein eingeladenes Publikum bei der Schaustellung seiner Unempfindlicheit dessen Schaustellung seiner Unempfindlichkeit, dessen gerade der Epikureer gerne enträth: — der hat ja seinen "Garten"! Für Menschen, mit denen das Schicksal improvisirt, für Solche, die in gewaltsamen Zeiten und abhängig von plößlichen und veränderlichen Menschen leben, mag der Stoicismus fehr rathfam fein. Wer aber einigermaaßen abfieht, daß das Schickfal ihm einen

langen Faben zu spinnen erlaubt, thut wohl, sich epikureisch einzurichten; alle Menschen der geistigen Arbeit haben es bisher gethan! Ihnen wäre es nämlich der Verlust der Verluste, die seine Reizbarkeit einzubüßen und die stoische harte Haut mit Igelstacheln dagegen geschenkt zu bekommen.

307.

Bu Gunften ber Rritik. - Jest erscheint bir etwas als Irrthum, das du ehedem als eine Wahrheit oder Wahrscheinlichkeit geliebt hast: du stößt es von dir ab und wähnst, daß beine Vernunft darin einen Sieg erfochten habe. Aber vielleicht war jener Irrthum damals, als du noch ein Andrer warst — du bist immer ein Andrer —, dir ebenso nothwendig wie alle beine jetigen "Wahrheiten", gleichsam als eine Haut, die dir vieles verhehlte und verhüllte, was du noch nicht sehen durftest. Dein neues Leben hat jene Meinung für dich getödtet, nicht beine Bernunft: Du brauchft fie nicht mehr, und nun bricht fie in sich selbst zusammen, und die Unvernunft friecht wie ein Gewürm aus ihr an's Licht. Wenn wir Kritit üben, so ist es nichts Willfürliches und Unpersönliches - es ist, wenigstens sehr oft, ein Beweis davon, daß lebendige treibende Kräfte in uns da sind, welche eine Rinde abstoßen. Wir verneinen und muffen verneinen, weil etwas in uns leben und sich bejahen will, etwas, das wir vielleicht noch nicht kennen, noch nicht sehen! - Dies zu Gunsten der Kritik.

308.

Die Geschichte jedes Tages. — Was macht bei dir die Geschichte jedes Tages? Siehe beine Gewohnheiten an, aus denen sie besteht: sind sie das Erzeugniß zahlloser kleiner Feigheiten und Faulheiten oder das deiner Tapferkeit und ersinderischen Vernunft?. So verschieden beide Fälle sind: es wäre möglich, daß die Menschen dir das gleiche Lob spendeten und daß du ihnen auch wirklich so wie so den gleichen Nutzen brächtest. Aber Lob und Nutzen und Respektabilität mögen genug für den sein, der nur ein gutes Gewissen haben will, — nicht aber für dich Nierenprüser, der du ein Wissen um das Gewissen hast!

#### 309.

Aus der siebenten Einsamkeit. — Eines Tages warf der Wanderer eine Thür hinter sich zu, blieb stehen und weinte. Dann sagte er: "Dieser Hang und Drang zum Wahren, Wirklichen, Un-Scheinbaren, Gewissen! Wie din ich ihm böse! Warum solgt mir gerade dieser düstre und leidenschaftliche Treiber! Ich möchte ausruhen, aber er läßt es nicht zu. Wie vieles versührt mich nicht, zu verweilen! Es giebt überall Gärten Armidens für mich: und daher immer neue Loserisungen und neue Vitternisse des Herzens! Ich muß den Fuß weiter heben, diesen müden, verwundeten Fuß: und weil ich muß, so habe ich oft sür das Schönste, das mich nicht halten konnte, einen grimmigen Rückblick — weil es mich nicht halten konnte!"

# 310.

Wille und Welle. — Wie gierig kommt biese Welle heran, als ob es etwas zu erreichen gälte! Wie kriecht sie mit furchterregender Haft in die innersten Winkel des selsigen Geklüstes hinein! Es scheint, sie

will jemandem zuvorkommen; es scheint, daß dort etwas versteckt ist, das Werth, hohen Werth hat. — Und nun kommt sie zurück, etwas langsamer, immer noch ganz weiß vor Erregung — ist sie enttäuscht? Hat sie gefunden, was sie suchte? Stellt sie sich enttäuscht? — Aber schon naht eine andere Welle, gieriger und wilder noch als die erste, und auch ihre Seele scheint voll von Geheinnissen und dem Gelüste der Schatzräberei zu sein. So leben die Wellen — so leben wir, die Wollenden! — mehr sage ich nicht. — So? Ihr mißtraut mir? Ihr zürnt auf mich, ihr schönen Unthiere? Fürchtet ihr, daß ich euer Geheinniß ganz verrathe? Nun! Zürnt mir nur, hebt eure grünen gefährlichen Leiber so hoch ihr könnt, macht eine Mauer zwischen mir und der Sonne — so wie jetz! Wahrlich, schon ist nichts mehr von der Welt übrig als grüne Dämmerung und grüne Blize. Treibt es wie ihr wollt, ihr Übermüthigen, brüllt vor Lust und Bosheit — oder taucht wieder hinunter, schüttet eure Smaragden hinab in die Tiese, werst euer unendliches weißes Gezottel von Schaum und Gischt darüber weg — es ist mir alles recht, denn alles steht euch so gut, und ich din euch sür Alles so gut: wie werde ich euch verrathen! Denn — hört es wohl! — ich kenne euch und euer Geheinniß, ich kenne euer Geschlecht! Ihr und ich, wir sind ja aus Einem Geschlecht! Ihr und ich, wir haben ja Ein Geheinniß! versteckt ift, das Werth, hohen Werth hat. — Und nun Ihr und ich, wir haben ja Gin Geheimnig!

# 311.

Gebrochnes Licht. — Man ist nicht immer tapfer, und wenn man mübe wird, dann jammert unser Einer auch wohl einmal in dieser Weise. "Es ist so schwer, den Menschen webe zu thun — oh, daß es nöthig ift! Was nütt es uns, verborgen zu leben, wenn wir nicht das für uns behalten wollen, was Ürgerniß giebt? Wäre es nicht räthlicher, im Gewühl zu leben und an den Einzelnen gutzumachen, was an Men gefündigt werden soll und muß? Thöricht mit dem Thoren, eitel mit dem Eitlen, schwärmerisch mit dem Schwärmer zu sein? Wäre es nicht billig, bei einem solchen übermüthigen Grade der Abweichung im Ganzen? Wenn ich von den Bosheiten Anderer gegen mich höre — ist nicht mein erstes Gefühl das einer Genugthung? So ist es recht! — scheine ich mir zu ihnen zu sagen — ich stimme so wenig zu euch und habe so viel Wahrheit auf meiner Seite: macht euch immerhin einen guten Tag auf meine Kosten, so oft ihr könnt! Hier sind meine Mängel und Fehlgriffe, hier ist mein Wahn, mein meine Mängel und Fehlgriffe, hier ist mein Wahn, mein Ungeschmack, meine Verwirrung, meine Thränen, meine Citelfeit, meine Gulen-Verborgenheit, meine Wibersprüche! Hier habt ihr zu lachen! So lacht denn auch und freut euch! Ich bin nicht bofe auf Gesetz und Natur der Dinge, welche wollen, daß Mängel und Fehlgriffe Freude machen! — Freilich, es gab einmal "schönere" Zeiten, wo man sich noch mit jedem einigermaaßen neuen Gedanken so unentbehrlich fühlen konnte, um mit ihm auf die Straße zu treten und jedermann zuzurufen: "Siehe! das Himmelreich ist nahe herbeigekommen!" — Ich würde mich nicht vermissen, wenn ich sehlte. Entsehrlich sind wir Alle!" — Aber, wie gesagt, so denken wir nicht, wenn wir tapfer find: wir benten nicht baran.

312.

Mein Hund. — Ich habe meinem Schmerz einen Namen gegeben und rufe ihn "Hund" — er ift ebenso

treu, ebenso zudringlich und schamlos, ebenso unterhaltend, ebenso klug wie jeder andre Hund — und ich kann ihn anherrschen und meine bösen Launen an ihm auslassen: wie es andere mit ihren Hunden, Dienern und Frauen machen.

# 313.

Rein Marterbild. — Ich will es machen wie Raffael und kein Marterbild mehr malen. Es giebt der erhabnen Dinge genug, als daß man die Erhabenheit dort aufzusuchen hätte, wo sie mit der Grausamkeit in Schwesterschaft lebt; und mein Ehrgeiz würde zudem kein Genügen daran finden, wenn ich mich zum sublimen Folterknecht machen wollte.

#### 314.

Neue Hausthiere. — Ich will meinen Löwen und meinen Abler um mich haben, damit ich allezeit Winke und Vorbedeutungen habe, zu wissen, wie groß oder wie gering meine Stärke ist. Muß ich heute zu ihnen hinabsblicken und mich vor ihnen fürchten? Und wird die Stunde wiederkommen, wo sie zu mir hinausblicken, und in Furcht?

# 315.

Vom letten Stündlein. — Stürme sind meine Gesahr: werde ich meinen Sturm haben, an dem ich zu Grunde gehe, wie Oliver Cromwell an seinem Sturme zu Grunde gieng? Oder werde ich verlöschen wie ein Licht, das nicht erst der Wind ausbläst, sondern das seiner selber müde und satt wurde, — ein ausgebranntes Licht? Oder endlich: werde ich mich ausblasen, um nicht auszubrennen?

#### 316.

Prophetische Menschen. - Ihr habt tein Gefühl dafür, daß prophetische Menschen sehr leidende Menschen sind: ihr meint nur, es sei ihnen eine schöne "Gabe" gegeben, und möchtet diese wohl gerne selber haben — doch ich will mich durch ein Gleichniß außdrücken. Wie viel mögen die Thiere durch die Luft= und Wolken-Clektrizität leiden! Wir sehen, daß einige Arten von ihnen ein prophetisches Vermögen hinsichtlich bes Wetters haben, zum Beispiel die Affen (wie man selbst noch in Europa gut beobachten fann, und nicht nur in Menagerien: nämlich auf Gibraltar). Aber wir benken nicht daran, daß ihre Schmerzen — für fie die Propheten find! Wenn eine ftarte positive Glettrigität plöglich unter dem Einflusse einer heranziehenden, noch lange nicht sichtbaren Wolke in negative Elektrizität umschlägt und eine Veranderung des Wetters sich vorbereitet, da benehmen sich diese Thiere so, als ob ein Feind herannahe, und richten sich zur Abwehr oder zur Flucht ein; meistens verkriechen sie sich — sie verstehen das schlechte Wetter nicht als Wetter, sondern als Feind, bessen Sand sie schon fühlen!

#### 317.

Rückblick. — Wir werden uns des eigentlichen Pathos jeder Lebensperiode selten als eines solchen bewußt, so lange wir in ihr stehen, sondern meinen immer, es sei der einzig uns nunmehr mögliche und vernünstige Zustand und durchaus Ethos, nicht Pathos — mit den Griechen zu reden und zu trennen. Ein paar Töne von Musik riefen mir heute einen Winter und ein Haus und

ein höchst einsiedlerisches Leben in's Gebächtniß zurück und zugleich das Gesühl, in dem ich damals lebte: — ich meinte ewig so fortleben zu können. Aber jetzt begreise ich, daß es ganz und gar Pathos und Leidensschaft war, ein Ding, vergleichbar dieser schmerzhaftsmuthigen und trostssicheren Musik — dergleichen darf man nicht auf Jahre oder gar auf Ewigkeiten haben: man würde für diesen Planeten damit zu "überirdisch".

#### 318.

Weisheit im Schmerz. — Im Schmerz ist so viel Weisheit wie in der Lust: er gehört gleich dieser zu den arterhaltenden Kräften ersten Ranges. Wäre er dies nicht, so würde er längst zu Grunde gegangen sein; daß er weh thut, ist kein Argument gegen ihn, es ist sein Wesen. Ich höre im Schmerz den Commandorus des Schiffskapitäns: "zieht die Segel ein!" Auf tausend Arten die Segel zu stellen, muß der kühne Schiffshrer "Mensch" sich eingeübt haben, sonst wäre es gar zu schnell mit ihm vorbei, und der Ozean schlürste ihn zu bald hinunter. Wir müssen auch mit vermins derter Energie zu leben wissen: so bald der Schmerz berter Energie zu leben wissen: so balb ber Schmerz sein Sicherheitssignal giebt, ist es an der Zeit, sie zu vermindern - irgend eine große Gefahr, ein Sturm ist im Anzuge, und wir thun gut, uns so wenig als möglich "aufzubauschen". — Es ist wahr, daß es Menschen giebt, welche beim Herannahen des großen Schmerzes gerade den entgegengesetzten Commandorus hören und welche nie ftolzer, friegerischer und glücklicher breinschauen, als wenn ber Sturm heraufzieht; ja der Schmerz felber giebt ihnen ihre größten Augenblicke! Das sind die heroischen Menschen, die großen

Schmerzbringer der Menschheit: jene Wenigen oder Seltenen, die eben die selbe Apologie nöthig haben wie der Schmerz überhaupt, — und wahrlich! man soll sie ihnen nicht versagen! Es sind arterhaltende, artfördernde Kräfte ersten Nanges: und wäre es auch nur dadurch, daß sie der Behaglichkeit widerstreben und vor dieser Art Glück ihren Ekel nicht verbergen.

# 319.

Als Interpreten unserer Erlebnisse. — Sine Art von Redlichkeit ist allen Religionsstiftern und ihresgleichen fremd gewesen: — sie haben nie sich aus ihren Erlebnissen eine Gewissensfache der Erkenntniß gemacht. "Was habe ich eigentlich erlebt? Was gieng damals in mir und um mich vor? War meine Vernunst hell genug? War mein Wille gegen alle Betrügereien der Sinne gewendet und tapfer in seiner Abwehr des Phantastischen?" — so hat keiner von ihnen gefragt, so fragen alle die lieben Religiösen auch jetzt noch nicht: sie haben vielmehr einen Durst nach Dingen, welche wider die Vernunft sind, und wollen es sich nicht zu schwer muchen, ihn zu besriedigen, — so erleben sie denm "Wunder" und "Wiedergeburten" und hören die Stimmen der Englein! Aber wir, wir Anderen, Vernunft-Durstigen, wollen unsern Erlebnissen so strunde, Stunde sür Stunde, Tag um Tag! Wir selber wollen unser Experimente und Versuchs-Thiere sein!

# 320.

Beim Wiedersehen. — A: Verstehe ich bich noch gang? Du suchst? Wo ist inmitten ber jest

wirklichen Welt dein Winkel und Stern? Wo kaunst du dich in die Sonne legen, so daß auch dir ein Überschuß von Wohl kommt und dein Dasein sich rechtfertigt? Möge das jeder für sich selber thun — scheinst du mir zu sagen — und das Reden in's Allgemeine, das Sorgen für den Anderen und die Gesellschaft sich aus dem Sinne schlagen! — B: Ich will mehr, ich din kein Suchender. Ich will für mich eine eigene Sonne schaffen.

#### 321.

Neue Vorsicht. — Laßt uns nicht mehr so viel an Strasen, Tadeln und Bessern denken! Einen Einszelnen werden wir selten verändern; und wenn es unsgelingen sollte, so ist vielleicht unbesehens auch etwas mitgelungen: wir sind durch ihn verändert worden! Sehen wir vielmehr zu, daß unser eigener Einfluß aufalles Kommende seinen Einfluß aufwiegt und überwiegt! Ningen wir nicht im direkten Kanupse! — und daß ist auch alles Tadeln, Strasen und Bessernswollen. Sondern erheben wir uns selber um so höher! Geben wir unserem Vorbilde immer leuchstendere Farben! Verdunkeln wir den Andern durch unser Licht! Nein! Wir wollen nicht um seinetwillen selber dunkler werden, gleich allen Strasenden und Unzufriedenen! Gehen wir lieber bei Seite! Sehen wir weg!

# 322.

Gleichniß. — Jene Denker, in benen alle Sterne sich in kyklischen Bahnen bewegen, sind nicht die tiessten; wer in sich wie in einen ungeheuren Weltzraum hineinsieht und Milchstraßen in sich trägt, der

weiß auch, wie unregelmäßig alle Milchstraßen sind; fie führen bis in's Chaos und Labyrinth des Daseins hinein.

# 323.

Glück im Schicksal. — Die größte Auszeichnung erweist uns das Schicksal, wenn es uns eine Zeitlang auf der Seite unserer Gegner hat kämpfen lassen. Damit sind wir vorherbestimmt zu einem großen Siege.

#### 324.

In media vita. — Nein! Das Leben hat mich nicht enttäuscht! Von Jahr zu Jahr finde ich es vielsmehr reicher, begehrenswerther und geheinnisvoller — von jenem Tage an, wo der große Befreier über mich kam, jener Gedanke, daß das Leben ein Experiment des Erkennenden sein dürfe — und nicht eine Pflicht, nicht ein Verhängniß, nicht eine Vetrügerei! — Und die Erkenntniß selber: mag sie für Andere etwas Anderes sein, zum Beispiel ein Ruhebett oder der Weg zu einem Ruhebett, oder eine Unterhaltung, oder ein Müßiggang — sür mich ist sie eine Welt der Gefahren und Siege, in der auch die heroischen Gefühle ihre Tanz= und Tummelplätze haben. "Das Leben ein Mittel der Erkenntniß" — mit diesem Grundsatze im Herzen kam man nicht nur tapser, sondern sogar fröhlich leben und fröhlich lachen! Und wer verstünde überhaupt gut zu lachen und zu seben, der sich nicht vorerst auf Krieg und Sieg gut verstünde?

# 325.

Was zur Größe gehört. — Wer wird etwas Großes erreichen, wenn er nicht die Rraft und ben

Willen in sich fühlt, große Schmerzen zuzufügen? Das Leidenkönnen ift das Wenigste: darin bringen es schwache Frauen und selbst Sklaven oft zur Meisterschaft. Aber nicht an innerer Noth und Unsicherheit zu Grunde gehn, wenn man großes Leid zufügt und den Schrei dieses Leides hört, — das ist groß, das gehört zur Größe.

# 326.

Die Seelen=Arzte und der Schmerz. — Alle Moralprediger, wie auch alle Theologen, haben eine gemeinsame Unart: alle suchen den Menschen aufzureden, sie befänden sich sehr schlecht und es thue eine harte letzte radikale Kur noth. Und weil die Menschen insgesammt jenen Lehrern ihr Ohr zu eifrig und ganze Jahrhunderte lang hingehalten haben, ist zuletzt wirklich etwas von jenem Aberglauben, daß es ihnen sehr schlecht gehe, auf sie übergegangen: so daß sie jetzt gar zu gerne einmal bereit sind, zu seufzen und nichts mehr am Leben zu sinden, und miteinander betrübte Mienen machen, wie als ob es doch gar schwer aus zuh alten sei. In Wahrheit sind sie undändig ihres Lebens sicher und in dasselbe verliebt — und voller unsäglicher Listen und Feinheiten, um das Unangenehme unsäglicher Listen und Feinheiten, um das Unangenehme zu brechen und dem Schmerze und Unglücke seinen Dorn auszuziehen. Es will mir scheinen, daß vom Schmerze und Unglücke immer übertrieben gerebet werde, wie als ob es eine Sache der guten Lebenssart sei, hier zu übertreiben: man schweigt dagegen geflissentlich davon, daß es gegen den Schmerz eine Unzahl Linderungsmittel giebt, wie Betäubungen, oder die sieberhafte Hast der Gedanken, oder eine ruhige Lage, oder gute und schlimme Erinnerungen, Absichten, Hossen der Gieren Delirien der Unterwerfung und Beitgefthl, die beinahe die Wirkung von Anaestheticis haben: während bei den höchsten Graden des Schmerzes schon von selber Dhumachten eintreten. Wir verstehen uns ganz gut darauf, Süßigkeiten auf unsere Vitternisse zu träuseln, namentlich auf die Vitternisse der Seele; wir haben Hüssen hülfsmittel in unserer Tapferkeit und Erhabenheit, sowie in den edleren Delirien der Unterwerfung und der Resignation. Gin Berluft ift faum eine Stunde ein Berluft: irgendwie ift uns damit auch ein Geschenk vom Himmel gefallen — eine neue Kraft zum Beispiel: und sei es auch nur eine neue Gelegenheit zur Kraft! Was haben die Moralprediger vom inneren "Elend" der bofen Menschen phantasirt! Was haben sie gar vom Unglücke der leidenschaftlichen Menschen uns vorgelogen! — ja, lügen ist hier das rechte Wort: sie haben um das überzeiche Glück dieser Art von Menschen recht wohl gewußt, aber es todtgeschwiegen, weil es eine Widerlegung ihrer Theorie war, nach der alles Glück erst mit der Vernichtung der Leidenschaft und dem Schweigen des Willens entsteht! Und was zuletzt das Recept aller dieser Seelen-Ürzte betrifft und ihre Anpreisung einer harten radikalen Kur, so ist es erlaubt zu fragen: ist dieses unser Leben wirklich schwerzhaft und lästig genug, um mit Vortheil eine stoische Lebensweise und Versteinerung dagegen einzutauschen? Wir besinden und nicht schlecht genug, um uns auf stoische Art schlecht befinden zu muffen!

327.

Ernst nehmen. — Der Intellekt ist bei den Allermeisten eine schwerfällige finstere und knarrende Maschine, welche übel in Gang zu bringen ist: sie nennen es "die Sache ernst nehmen", wenn sie mit dieser Maschine arbeiten und gut denken wollen — oh wie lästig muß ihnen das Gut-denken sein! Die liebliche Bestie Mensch verliert jedesmal, wie es scheint, die gute Laune, wenn sie gut denkt: sie wird "ernst"! Und: "wo Lachen und Fröhlichseit ist, da taugt das Denken nichts" — so lautet das Borurtheil dieser ernsten Bestie gegen alle "fröhliche Wissenschaft". — Wohlan! Zeigen wir, daß es ein Vorurtheil ist!

#### 328.

Der Dummheit Schaben thun. — Gewiß hat ber so hartnäckig und überzeugt gepredigte Glaube von ber Berwerflichkeit bes Egoismus im Ganzen bem Egoismus Schaden gethan (zu Gunften, wie ich hundertmal wieder= holen werde, der Heerden-Inftinkte!) namentlich badurch, daß er ihm das gute Gewissen nahm und in ihm die eigentliche Quelle alles Unglücks suchen hieß. "Deine Selbstsucht ist das Unheil beines Lebens"
— so klang die Predigt Jahrtausende lang: es that, wie gesagt, der Selbstsucht Schaden und nahm ihr viel Geift, viel Heift viel Gefindsamkeit, viel Schönheit; es verdummte und verhäßlichte und vergiftete die Selbst= sucht! — Das philosophische Alterthum lehrte dagegen eine andere Hauptquelle des Unheils: von Sokrates an wurden die Denker nicht müde zu predigen: "eure Gedankenlosigkeit und Dummheit, euer Dahinleben nach ber Regel, eure Unterordnung unter die Meinung des Nachbars ist der Grund, weshalb ihr es so selten zum Glücke bringt, - wir Denker find als Denker die Glücklichsten." Entscheiden wir hier nicht, ob diese Predigt gegen die Dummheit bessere Gründe für sich hatte als

jene Predigt gegen die Selbstsucht; gewiß aber ist dies, daß sie der Dummheit das gute Gewissen nahm: — diese Philosophen haben der Dummheit Schaden gethan!

# 329.

Muße und Müßiggang. — Es ift eine indianerhafte, dem Indianer-Blute eigenthümliche Wildheit in der Art, wie die Amerikaner nach Gold trachten: und ihre athemlose Hast der Arbeit — das eigentliche Laster der neuen Welt — beginnt bereits durch Ansteckung das alte Europa wild zu machen und eine ganz wunderliche Geiftlosigkeit darüber zu breiten. Man schämt sich jetzt schon der Ruhe; das lange Nachstinnen macht beinahe Gewissensbisse. Man denkt mit der Uhr in der Hand, wie man zu Mittag ißt, das Auge auf das Börsenblatt gerichtet, — man lebt wie einer, der fortwährend etwas "verfäumen könnte". "Lieber irgend etwas thun als nichts" - auch dieser Grundsatz ist eine Schnur, um aller Bildung und allem höheren Geschmack den Garans zu machen. Und so wie sichtlich alle Formen an dieser Saft der Arbeitenden zu Grunde gehn: so geht auch bas Gefühl für die Form felber, das Dhr und Auge für die Melodie der Bewegungen, zu Grunde. Der Beweis bafür liegt in ber jett überall geforberten plumpen Deutlichfeit, in allen ben Lagen, wo der Mensch einmal redlich mit Menschen sein will, im Verkehre mit Freunden Frauen Berwandten Kindern Lehrern Schülern Führern und Fürften, - man hat feine Zeit und feine Rraft mehr für die Ceremonie, für die Verbindlichkeit mit Umwegen, für allen esprit der Unterhaltung und überhaupt für alles otium. Denn das Leben auf der Jago nach Gewinn zwingt fortwährend bazu, feinen

Geist bis zur Erschöpfung auszugeben, in beständigem Sich=Verstellen ober Überlisten ober Zuvorkommen: die eigentliche Tugend ist jett, etwas in weniger Zeit zu thun als ein Anderer. Und so giebt es nur selten Stunden der erlaubten Redlichkeit: in diesen aber ist man mübe und möchte sich nicht nur "gehen lassen", sondern lang und breit und plump sich hinstrecken. sondern lang und breit und plump sich hinstrecken. Gemäß diesem Hange schreibt man jetzt seine Briefe; deren Stil und Geist immer das eigentliche "Zeichen der Zeit" sein werden. Giebt es noch ein Vergnügen an Gesellschaft und an Künsten, so ist es ein Vergnügen, wie es müdegearbeitete Sklaven sich zurecht machen. Oh über diese Genügsankeit der "Freude" bei unsern Gebildeten und Ungebildeten! Oh über diese zunehmende Verdächtigung aller Freude! Die Arbeit bekommt immer mehr alles gute Gewissen auf ihre Seite: der Hang zur Freude nennt sich vor sich selber zu schämen. "Man ist es seiner Gesundheit schuldig" — so redet man, wenn man auf einer Landpartie ertappt wird. Ja es könnte bald so weit kommen, daß man einem Hange zur fönnte bald so weit kommen, daß man einem Hange zur vita contemplativa (das heißt zum Spazierengehen mit Gedanken und Freunden) nicht ohne Selbstwergchtung und schlechtes Gewissen nachgäbe. — Nun! Chedem war es umgekehrt: die Arbeit hatte das schlechte Gewissen auf fich. Gin Mensch von guter Abkunft verbarg feine Arbeit, wenn die Noth ihn zum Arbeiten zwang. Der Sklave arbeitete unter dem Druck des Gefühls, daß er etwas Berächtliches thue — das "Thun" selber war etwas Berächtliches. "Die Vornehmheit und die Ehre find allein bei otium und bellum": fo flang die Stimme bes antifen Vorurtheils!

#### 330.

Beifall. — Der Denker bedarf des Beifalls und des Händeklatschens nicht, vorausgesetzt daß er seines eignen Händeklatschens sicher ist: dies aber kann er nicht entbehren. Giebt es Menschen, welche auch dessen und überhaupt jeder Gattung von Beifall entrathen könnten? Ich zweisle; und selbst in Betreff der Beisesten sagt Tacitus, der kein Verleumder der Weisen ist: quando etiam sapientidus gloriae cupido novissima exuitur — das heißt bei ihm: niemals.

#### 331.

Lieber taub, als betäubt. — Chemals wollte man sich einen Ruf machen: das genügt jetzt nicht mehr, da der Markt zu groß geworden ist, — es muß ein Geschrei sein. Die Folge ist, daß auch gute Kehlen sich überschreien, und die besten Waaren von heiseren Stimmen ausgeboten werden; ohne Marktschreierei und Heisereit giebt es jetzt kein Genie mehr. — Das ist nun freisich ein böses Zeitalter sür den Denker: er muß lernen, zwischen zwei Lärmen noch seine Stille zu finden, und sich so lange taub stellen, bis er es ist. So lange er dies noch nicht gelernt hat ist er freilich in Gesahr, vor Ungeduld und Kopsschmerzen zu Grunde zu gehen.

# 332.

Die böse Stunde. — Es hat wohl für jeden Philosophen eine böse Stunde gegeben, wo er dachte: was liegt an mir, wenn man mir nicht auch meine schlechten Argumente glaubt! — Und dann flog irgend ein schadenfrohes Bögelchen an ihm vorüber und zwitscherte: "Was liegt an dir! Was liegt an dir!"

333.

Was heißt erkennen? - Non ridere, non lugere, neque detestari, sed intelligere! — sagt Spinoza, so schlicht und erhaben, wie es seine Art ist. Indessen: was ist dies intelligere im letten Grunde Anderes als bie Form, in der uns eben jene Drei auf Ein Mal fühlbar werden? Ein Resultat aus den verschiedenen und sich widerstrebenden Trieben des Verlachen-, Beklagen-, Verwünschen-wollens? Bevor ein Erkennen möglich ist, muß jeder dieser Triebe erst seine einseitige Ansicht über das Ding ober Vorkommnig vorgebracht haben; hinterher entstand der Kampf dieser Einseitigkeiten und aus ihm bisweilen eine Mitte, eine Beruhigung, ein Rechtgeben nach allen drei Seiten, eine Art Gerechtigkeit und Ber= trag: benn vermöge ber Gerechtigfeit und bes Bertrags können alle diese Triebe sich im Dasein behaupten und mit einander Recht behalten. Wir, denen nur die letten Berföhnungsfcenen und Schluß-Abrechnungen diefes langen Prozesses zum Bewußtsein tommen, meinen bemnach, intelligere sei etwas Verföhnliches Gerechtes Gutes, etwas wesentlich den Trieben Entgegengesetztes; während es nur ein gewiffes Berhalten ber Triebe gu einander ift. Die längsten Zeiten hindurch hat man bewußtes Denken als das Denken überhaupt betrachtet: jett erft bammert uns die Wahrheit auf, daß der aller= größte Theil unseres geiftigen Wirkens uns unbewußt ungefühlt verläuft: ich meine aber, diese Triebe, die hier mit einander fämpfen, werden recht wohl verstehen, sich einander dabei fühlbar zu machen und wehe zu thun -: jene gewaltige plögliche Erschöpfung, von der alle Denker heimgesucht werden, mag da ihren Ursprung haben (es ift die Erschöpfung auf dem Schlachtfelde).

Ja vielleicht giebt es in unserm kämpfenden Innern manches verborgene Heroenthum, aber gewiß nichts Göttliches, Ewig-in-sich-Ruhendes, wie Spinoza meinte. Das bewußte Denken, und namentlich das des Philosophen, ift die unkräftigste und deshalb auch die verhältnißnäßig mildeste und ruhigste Art des Denkens: und so kann gerade der Philosoph am leichtesten über die Natur des Erkennens irre geführt werden.

#### 334.

Man muß lieben lernen. — So geht es uns in der Musik: erst muß man eine Figur und Weise überhaupt hören lernen, heraushören, unterscheiden, als ein Leben für sich isoliren und abgrenzen; dann braucht es Mühe und guten Willen, sie zu ertragen, trot ihrer Fremdheit, Geduld gegen ihren Blick und Ausdruck, Milbherzigkeit gegen das Wunderliche an ihr zu üben —: endlich kommt ein Augenblick, wo wir ihrer gewohnt sind, wo wir sie erwarten, wo wir ahnen, daß sie und sehlen würde, wenn sie fehlte; und nun wirkt sie ihren Zwang und Zauber fort und fort und endet nicht eher, als bis wir ihre demüthigen und entzückten Liebhaber geworden sind, die nichts Bessers von der Welt mehr wollen als sie und wieder sie. — So geht es uns aber nicht nur mit der Musik: gerade so haben wir alle Dinge, die wir jett lieben, lieben gelernt. Wir werden schließlich immer für unsern guten Willen, unsere Gebuld, Billigkeit, Sanftmuthigkeit gegen das Fremde belohnt, indem das Fremde langfam seinen Schleier abwirft und sich als neue unsägliche Schönheit darstellt -: es ist sein Dant für unfre Gaftfreundschaft. Auch wer sich selber liebt, wird es auf diesem Wege gelernt

haben: es giebt keinen anderen Weg. Auch die Liebe muß man lernen.

Du Photo J. Mu al 335.

Hoch die Physik! — Wie viel Menschen ver-stehen denn zu beobachten! Und unter den Wenigen, stehen denn zu beobachten! Und unter den Weingen, die es verstehen, — wie viele beobachten sich selber! "Ieder ist sich selber der Fernste" — das wissen alle Mierenprüser, zu ihrem Unbehagen; und der Spruch "erkenne dich selbst!" ist, im Munde eines Gottes und zu Menschen geredet, beinahe eine Bosheit. Daß es aber so verzweiselt mit der Selbstbeobachtung steht, dafür zeugt nichts mehr als die Art, wie über das Wesen einer moralischen Handlung fast von Jedermann gesprochen wird, diese schnelle, bereitwillige, überzeugte, redselige Art, mit ihrem Blick, ihrem Lächeln, ihrem geställigen Siter! Man scheint dir sagen zu mollen. gefälligen Eifer! Man scheint dir sagen zu wollen: "Aber, mein Lieber, das gerade ist meine Sache! Du wendest bich mit beiner Frage an den, der antworten darf: ich bin zufällig in Nichts so weise wie hierin. Also: wenn ber Mensch urtheilt ,so ist es recht', wenn er darauf schließt ,darum muß es geschehen!' und nun thut, was er bergestalt als recht erkannt und als nothwendig bezeichnet hat, - so ist das Wesen seiner Sandlung moralisch!" Aber, mein Freund, du sprichst mir da von drei Handlungen ftatt von einer: auch dein Urtheilen, zum Beispiel "so ist es recht", ift eine Handlung könnte nicht schon auf eine moralische und auf eine unmoralische Weise geurtheilt werden? Warum hältst du dies und gerade dies für recht? — "Weil mein Gewissen es mir sagt; das Gewissen redet nie unmoralisch, es bestimmt ja erst, was moralisch sein soll!" — Aber warum hörst du auf die Sprache deines Gewissens?

Und inwiesern haft du ein Recht, ein folches Urtheil als wahr und untrüglich anzusehen? Für diesen Glauben — giebt es da kein Gewiffen mehr? Weißt du nichts von einem intellektuellen Gewiffen? Einem Gewiffen hinter beinem "Gewissen"? Dein Urtheil "so ist es recht" hat eine Vorgeschichte in beinen Trieben, Neigungen, Abneigungen, Erfahrungen und Nicht-Erfahrungen; "wie ist es da entstanden?" mußt du fragen, und hinterher noch: "was treibt mich eigentlich, ihm Gehör zu schenken?" Du fannst seinem Befehle Gebor schenken wie ein braver Solbat, der den Befehl seines Offiziers vernimmt. Oder wie ein Weib, das den liebt, der befiehlt. Oder wie ein Schmeichler und Feigling, der sich vor dem Befehlenden fürchtet. Dber wie ein Dummkopf, welcher folgt, weil er nichts bagegen zu fagen hat. Kurz auf hundert Arten kannst du deinem Gewissen Gehör geben. Daß du aber dies und jenes Urtheil als Sprache des Gewiffens hörft — also, daß du etwas als recht empfindeft, kann seine Urfache darin haben, daß du nie über dich nachgedacht haft und blindlings annahmst, was dir als recht von Kindheit an bezeichnet worden ift: oder darin, daß dir Brod und Ehren bisher mit dem zu Theil wurde, was du deine Pflicht nennst, — es gilt dir als "recht", weil es dir deine "Existenz-Bedingung" scheint (daß du aber ein Recht auf Existenz habest, dünkt dich unwiderleglich!). Die Festigkeit deines moralischen Urtheils könnte immer noch ein Beweis gerade von persönlicher Erdärmlichseit, von Unpersönlichseit sein, deine "moralische Kraft" könnte ihre Quelle in Deinem Eigenfinn haben — ober in beiner Unfähigkeit, neue Ideale zu schauen! Und, kurz gesagt: wenn du seiner gedacht, besser beobachtet und mehr gelernt hatteft, würdeft bu diefe beine "Pflicht" und dies bein

"Gewissen" unter allen Umständen nicht mehr Pflicht und Gewissen benennen: die Einsicht darüber, wie übershaupt jemals moralische Urtheile entstanden sind, würde dir diese pathetischen Worte verleiden— so wie dir schon andre pathetischen Worte, zum Beispiel "Sünde" "Seelenheil" "Erlösung" verleidet sind. — Und num rede mir nicht vom kategorischen Imperativ, mein Freund! — dies Wort kizelt mein Ohr und ich muß lachen, trotz beiner so ernsthasten Gegenwart: ich gedenke dabei des alten Kant, der zur Strase dafür, daß er "das Ding an sich" — auch eine sehr lächerliche Sache! — sich erschlichen wurde und mit ihm im Herzen sich wieder zu "Gott" "Seele" "Freiheit" und "Unsterblichseit" zurückverirrte, einem Fuchse gleich, der sich in seinen Käfig zurückverirrt: — und seine Krast und Klugheit war es gewesen welche diesen Käfig erbrochen hatte! — Wie? Du bewunderst den kategorischen Imperativ in dies? Du bewunderst den kategorischen Imperativ in dies? "Gewiffen" unter allen Umständen nicht mehr Pflicht kategorischen Imperativ in dir? Diese "Festigkeit" beines sogenannten moralischen Urtheils? Diese "Unbedingtheit" des Gefühls "so wie ich, mussen hierin alle urtheilen"? Bewundere vielmehr deine Selbstucht darin! Und die Blindheit, Kleinlichkeit und Anspruchslosigkeit beiner Selbstsucht! Selbstsucht nämlich ist es, sein Urtheil als Allgemeingesetz zu empfinden: und eine blinde, fleinliche und anspruchslose Selbstsucht hinwiederum, weil sie verräth, daß du dich selber noch nicht entdeckt, dir selber noch kein eigenes, eigenstes Ibeal geschaffen haft: — dies nämlich könnte niemals das eines Anderen sein, geschweige benn aller, aller! — Wer noch urtheilt "so müßte in diesem Falle jeder handeln", ist noch nicht fünf Schritt weit in der Selbsterkenntniß gegangen: sonst würde er wissen, daß es weder gleiche

Handlungen giebt, noch geben fann — daß jede Handlung, die gethan worden ift, auf eine ganz einzige und unwiederbringliche Art gethan wurde, und daß es ebenso mit jeder zufünftigen Handlung stehen wird, daß alle Vorschriften des Handelns sich nur auf die gröbliche Außenseite beziehen (und selbst die innerlichsten und feinsten Vorschriften aller bisherigen Moralen), — daß mit ihnen wohl ein Schein ber Gleichheit, aber eben nur ein Schein erreicht werden fann, - bag jebe Handlung, beim Hinblick ober Rückblick auf sie, eine undurchdringliche Sache ist und bleibt, — daß unsere Meinungen von "Gut" "Ebel" "Groß" durch unsere Handlungen nie bewiesen werden können, weil jede Hand» lung unerkennbar ist, — daß sicherlich unsere Meinungen, Werthschätzungen und Gütertafeln zu den mächtigsten Bebeln im Raberwert unferer Sandlungen gehören, daß aber für jeden einzelnen Fall das Gesetz ihrer Mechanik unnachweisbar ift. Beschränken wir uns also auf die Reinigung unserer Meinungen und Werthschätzungen und auf die Schöpfung neuer eigener Gntertafeln: über den "moralischen Werth unserer Handlungen" aber wollen wir nicht mehr grübeln! Ja, meine Freunde! In Hinsicht auf das ganze moralische Geschwätz der Einen über die Andern ift der Etel an der Zeit! Moralisch Bu Gericht sigen, soll und wider den Geschmad gehen! Uberlaffen wir dies Geschwät und diesen üblen Geschmad benen, welche nicht mehr zu thun haben, als die Ber= gangenheit um ein kleines Stück weiter burch die Zeit zu schleppen, und welche selber niemals Gegenwart find, — den Vielen also, den Allermeisten! Wir aber wollen die werden, die wir find, - die Renen, die Einmaligen, die Unvergleichbaren, die Sich-felber-Gefetgebenden, die Sich-felber-Schaffenden! Und bazu müffen wir die besten Lerner und Entdecker alles Gesetzlichen und Nothwendigen in der Welt werden: wir müssen Physiker sein, um in jenem Sinne Schöpfer sein zu können, — während bisher alle Werthschätzungen und Ihrenntniß der Physik oder im Widersspruche mit ihr aufgebaut waren. Und darum: Hoch sebe die Physik! Und höher noch das, was und zu ihr zwingt, — unsere Redlichkeit!

#### 336.

Geiz ber Natur. — Warum ist die Natur so färglich gegen den Menschen gewesen, daß sie ihn nicht leuchten ließ, diesen mehr, jenen weniger, je nach seiner innern Lichtfülle? Warum haben große Menschen nicht eine so schöne Sichtbarkeit in ihrem Aufgange und Niedergange, wie die Sonne? Wie viel unzweideutiger wäre alles Leben unter Menschen!

# 337.

Die zukünftige "Menschlichkeit". — Wenn ich mit den Augen eines fernen Zeitalters nach diesem hinsehe, so weiß ich an dem gegenwärtigen Menschen nichts Merkwürdigeres zu finden als seine eigenthümsliche Tugend und Krankheit, genannt "der historische Sinn". Es ist ein Ansatz zu etwas ganz Neuem und Fremdem in der Geschichte: gebe man diesem Keime einige Jahrhunderte und mehr, so könnte daraus am Ende ein wundervolles Gewächs mit einem eben so wundervollen Geruche werden, um dessentwillen unsere alse Erde angenehmer zu bewohnen wäre als disher. Wir Gegenwärtigen fangen eben an, die Kette eines zukünstigen

sehr mächtigen Gefühls zu bilden, Glied um Glied — wir wissen kaum, was wir thun. Fast scheint es uns, als ob es sich nicht um ein neues Gefühl, sondern um die Abnahme aller alten Gefühle handele, — der historische Sinn ist noch etwas so Armes und Kaltes, und viele werden von ihm wie von einem Froste befallen und durch ihn noch ärmer und kälter gemacht. Anderen erscheint er als das Anzeichen des heran= schleichenden Alters, und unser Planet gilt ihnen als ein schwermüthiger Kranker, der um seine Gegenwart zu vergessen, sich seine Jugendgeschichte ausschreibt. In der That, dies ist Gine Farbe dieses neuen Gesühls: wer die Geschichte der Menschen insgesammt als eigne Geschichte zu fühlen weiß, der empfindet in einer ungeheuren Verallgemeinerung allen jenen Gram des Kranken, der an die Gesundheit, des Greises, der an den Jugendtraum denkt, des Liebenden, der der Gesiebten beraubt wird, des Märthrers, dem sein Ideal zu Grunde geht, des Helden am Abend der Schlacht, welche nichts entschieden hat und doch ihm Wunden und den Verlust des Freundes brachte —; aber diese ungeheure Summe von Gram aller Art tragen, tragen können und nun doch noch der Held sein, der beim Anbruch eines zweiten Schlachttages die Morgenröthe und fein Glück begrüßt, als der Mensch eines Horizontes von Jahrtausenden vor sich und hinter sich, als der Erbe aller Vornehmheit alles vergangnen Geiftes und der verpflichtete Erbe, als der Abeligfte aller alten Eblen und zugleich ber Erftling eines neuen Abels, deffen Gleichen noch teine Zeit fah und träumte: dies Alles auf seine Seele nehmen, Altestes, Neuestes, Verluste, Hoffnungen, Ersoberungen, Siege der Menschheit; dies Alles endlich in Giner Seele haben und in Gin Gefühl zusammendrängen:

— bies müßte boch ein Glück ergeben, bas bisher der Mensch noch nicht kannte, — eines Gottes Glück voller Macht und Liebe, voller Thränen und voll Lachens, ein Glück, welches, wie die Sonne am Abend, sortwährend aus seinem unerschöpflichen Reichthume wegschenkt und in's Weer schüttet und, wie sie, sich erst dann am reichsten fühlt, wenn auch der ärmste Fischer noch mit goldnem Ruder rudert! Dieses göttliche Gefühl hieße dann — Wenschlichkeit!

# 338.

Der Wille zum Leiben und die Mitleibigen.
— Ist es euch selber zuträglich, vor Allem mitleibige Menschen zu sein? Und ist es ben Leibenden zuträglich, wenn ihr es seid? Doch lassen wir die erste Frage für einen Augenblick ohne Antwort. — Das, woran wir am tiefsten und persönlichsten leiden, ist sast allen Anderen unverständlich und unzugänglich: darin sind wir dem Nächsten verborgen, und wenn er mit uns aus Einem Topse ißt. Überall aber, wo wir als Leidende bes merkt werden, wird unser Leiden flach ausgelegt; es merkt werden, wird unser Leiden flach ausgelegt; es gehört zum Wesen der mitseidigen Affektion, daß sie das fremde Leid des eigenklich Persönlichen enkkleidet:
— unsre "Wohlthäter" sind mehr als unsre Feinde die Verkleinerer unsres Werthes und Willens. Bei den meisten Wohlthaten, die Unglücklichen erwiesen werden, liegt etwas Empörendes in der intellektuellen Leichtsfertigkeit, mit der da der Mitseidige das Schicksalpielt: er weiß nichts von der ganzen inneren Folge und Verslechtung, welche Unglück für mich oder sür dich heißt! Die gesammte Ökonomie meiner Seele und deren Ausgleichung durch das "Unglück", das Aufbrechen neuer Quellen und Bedürfnisse, das Zuwachsen alter Wunden, das Abstoßen ganzer Vergangenheiten — das Alles, was mit dem Unglück verbunden sein kann, kümmert den sieben Mitseidigen nicht: er will helsen und denkt nicht daran, daß es eine persönliche Nothwendigkeit des Unglücks giebt, daß mir und dir Schrecken, Entbehrungen, Verarmungen, Mitternächte, Abenteuer, Wagnisse, Fehlgrisse so nöthig sind wie ihr Gegentheil, ja daß, um mich mystisch auszudrücken, der Psad zum eigenen Himmel immer durch die Wollust der eigenen Hölle geht. Nein, davon weiß er nichtstie "Neligion des Mitseidens" (oder "das Herz") gebietet zu helsen, und man glaubt am besten geholsen zu haben, wenn man am schnellsten geholsen hat! Wenn ihr Anhänger dieser Resigion dieselbe Gesinnung, die ihr gegen die Mitmenschen habt, auch wirklich gegen euch selber habt, wenn ihr euer eigenes Leiden nicht eine Stunde auf euch liegen lassen wollt und immersort allem mögslichen Unglücke von Ferne her schon vorbeugt, wenn ihr Leid und Unslücke von Ferne her schon vorbeugt, wenn ihr Leid und Unslüssen als Wasel am Dasein empfindet: nun, dann habt ihr, außer eurer Resigion des Witzenun, dann habt ihr, außer eurer Resigion des nun, dann habt ihr, außer eurer Religion des Mitleidens, auch noch eine andere Religion im Herzen,
und diese ist vielleicht die Mutter von jener: — die
Religion der Behaglichkeit. Ach, wie wenig wißt
ihr vom Glücke des Menschen, ihr Behaglichen und
Gutmüthigen! denn das Glück und das Unglück sind wei Geschwister und Zwillinge, die mit einander groß wachsen oder, wie bei euch, mit einander — klein bleiben! Aber nun zur ersten Frage zurück. — Wie ist es nur möglich, auf seinem Wege zu bleiben! Fortwährend ruft uns irgend ein Geschrei seitwärts; unser Auge sieht da selten etwas, wobei es nicht nöthig wird, augenblicklich unsre eigne Sache zu lassen und zuzuspringen. Ich weiß es: es giebt hundert anständige und rühmliche Arten, um mich von meinem Wege zu verlieren, und wahrlich höchst "moralische" Arten! Ia die Ansicht der jezigen Mitseid-Moralprediger geht sogar dahin, daß eben dies und nur dies allein moralisch sei: — sich dergestalt von seinem Wege zu verlieren und dem Nächsten beizuspringen. Ich weiß es ebenso gewiß: ich drauche mich nur dem Andlicke einer wirklichen Noth auszusiesern, so din ich auch verloren! Und wenn ein leidender Freund zu mir sauch verloren! Und wenn ein leidender Freund zu mir sach, mit mir zu sterben" — ich verspräche es, ebenso wie mich der Andlick jenes für seine Freiheit kämpsenden Bergvölkchens dazu dringen würde, ihm meine Hand und mein Leben anzubieten: — um einmal aus guten Gründen schlechte Beispiele zu wählen. Ia es giebt eine heimliche Versführung sogar in alle diesem Mitseid-Erweckenden und Harte und anspruchsvolle Sache und zu ferne von der Liebe und Dankbarkeit der Anderen, — wir entsaufen ihm gar nicht ungern, ihm und unserm eigensten ihm gar nicht ungern, ihm und unferm eigensten ihm gar nicht ungern, ihm und unserm eigensten Gewissen, und flüchten uns unter das Gewissen der Anderen und hinein in den lieblichen Tempel der "Religion des Mitleidens". Sobald jest irgend ein Krieg ausbricht, so bricht damit immer auch gerade in den Edelsten eines Bolkes eine freilich geheim gehaltene Lust aus: sie wersen sich mit Entzücken der neuen Gefahr des Todes entgegen, weil sie in der Ausopferung für das Baterland endlich jene lange gesuchte Erlaubniß zu haben glauben — die Erlaubniß, ihrem Ziele auszuweich en: — der Krieg ist für sie ein Unweg zum Selbstmord, aber ein Umweg mit gutem Gewissen.

llnd, um hier einiges zu verschweigen: so will ich doch meine Moral nicht verschweigen, welche zu mir sagt: Lebe im Verborgenen, damit du dir seben kannst! Lebe unwissend über das, was deinem Zeitalter das Wichtigste dünkt! Lege zwischen dich und heute wenigstens die Haut von drei Jahrhunderten! Und das Geschrei von Heute, der Lärm der Kriege und Kevolutionen soll dir ein Gemurmel sein! Du wirst auch helsen wollen: aber nur denen, deren Noth du ganz verstehst, weil sie mit dir Ein Leid und Eine Hossung haben, — deinen Freunden: und nur auf die Weise, wie du dir selber hilfst: — ich will sie muthiger, aushaltender, einsacher, fröhlicher machen! Ich will sie das sehren, was jest so wenige verstehen und jene Prediger des Mitseidens am wenigsten: — die Mitseldens freude!

#### 339.

Vita femina. — Die letzten Schönheiten eines Werkes zu sehen — bazu reicht alles Wissen und aller guter Wille nicht auß; es bedarf der seltensten glücklichen Zufälle, damit einmal der Wolkenschleier von diesen Gipkeln für uns weiche und die Sonne auf ihnen glühe. Nicht nur müssen wir gerade an der rechten Stelle stehen, dies zu sehen: es muß gerade unsere Seele selber den Schleier von ihren Höhen weggezogen haben und eines äußern Ausdruckes und Gleichnisses bedürftig sein, wie um einen Halt zu haben und ihrer selber mächtig zu bleiben. Dies Alles aber kommt so selten gleichzeitig zusammen, daß ich glauben möchte, die höchsten Höhen alles Guten, sei es Werk, That, Mensch, Natur, seien bisher für die Meisten und selbst

für die Besten etwas Verborgnes und Verhülltes gewesen: — was sich aber uns enthüllt, das enthüllt
sich uns Ein Mal! — Die Griechen beteten wohl:
"zwei und drei Mal alles Schöne!" — ach, sie hatten
da einen guten Grund, Götter anzurusen, denn die
ungöttliche Birklichseit giebt uns das Schöne gar nicht
oder Ein Mal! Ich will sagen, daß die Welt übervoll
von schönen Dingen ist, aber trotzem arm, sehr arm
an schönen Augenblicken und Enthüllungen dieser
Dinge. Aber vielleicht ist dies der stärkste Zauber des
Lebens: es liegt ein golddurchwirkter Schleier von
schönen Möglichseiten über ihm, verheißend, widerstrebend, schamhaft, spöttisch, mitleidig, verführerisch.
Ja, das Leben ist ein Weib!

#### 340.

Der sterbende Sokrates. — Ich bewundere die Tapserkeit und Weisheit des Sokrates in Allem, was er that, saste — und nicht saste. Dieser spöttische und verliebte Unhold und Nattenfänger Athens, der die übermüthigsten Jünglinge zittern und schluchzen machte, war nicht nur der weiseste Schwäßer, den es gegeben hat: er war ebenso groß im Schweigen. Ich wollte, er wäre auch im letzten Augenblicke des Lebens schweigfam gewesen — vielleicht gehörte er dann in eine noch höhere Ordnung der Geister. War es nun der Tod oder das Gift oder die Frömmigkeit oder die Bosheit — irgend etwas löste ihm in jenem Augenblicke die Junge und er saste schunge. "Oh Kriton, ich din dem Assleheit Wort" heißt für den, der Ohren hat: "Oh Kriton, das Leben ist eine Krankheit!" Ist es möglich! Ein Mann wie

er, ber heiter und vor aller Augen wie ein Soldat gelebt hat — war Pessimist! Er hatte eben nur eine gute Miene zum Leben gemacht und zeitlebens sein letztes Urtheil, sein innerstes Gesühl versteckt! Sokrates, Sokrates hat am Leben gelitten! Und er hat noch seine Rache dasür genommen — mit jenem verhüllten schauerlichen frommen und blasphemischen Worte! Mußte ein Sokrates sich auch noch rächen? War ein Gran Großmuth zu wenig in seiner überreichen Tugend? — Ach Freunde! Wir muffen auch die Griechen überwinden!

#### 341.

Das größte Schwergewicht. — Wie, wenn dir eines Tages oder Nachts ein Dämon in deine einsamste Einsamkeit nachschliche und dir sagte: "Dieses Leben, wie du es jetzt lebst und gelebt hast, wirst du noch ein Mal und noch unzählige Male leben müssen; und es wird nichts Neues daran sein, sondern jeder Schmerz und jede Lust und jeder Gedanke und Seufzer und alles unsäglich Aleine und Große deines Lebens muß dir wiederkommen, und alles in derselben Reihe und Folge — und ebenso diese Spinne und dieses Mondlicht zwischen den Bäumen, und ebenso dieser Augenblick und ich selber. Die ewige Sanduhr des Daseins wird immer wieder umgedreht — und du mit ihr, Ständchen vom Staube!" — Würdest du dich nicht niederwerfen und mit den Zähnen knirschen und den Dämon versluchen, der so redete? Oder hast du einmal einen ungeheuren Augenblick rebete? Ober hast du einmal einen ungeheuren Augenblick erlebt, wo du ihm antworten würdest: "du bist ein Gott und nie hörte ich Göttlicheres!" Wenn jener Gedanke über dich Gewalt bekäme, er würde dich, wie du bist, verwandeln und vielleicht zermalmen; die Frage bei

Allem und Jedem: "willst du dies noch ein Mal und noch unzählige Male?" würde als das größte Schwerzgewicht auf deinem Handeln liegen! Oder wie müßtest du dir selber und dem Leben gut werden, um nach Nichtsmehr zu verlangen als nach dieser letzten ewigen Bestätigung und Besiegelung? —

#### 342.

Incipit tragoedia. — Als Zarathustra dreißig Jahre alt war, verließ er seine Heimat und den See Urmi und gieng in das Gebirge. Hier genoß er seines Geistes und seiner Einsamkeit und wurde bessen zehn Jahre nicht mübe. Endlich aber verwandelte sich sein Herz — und eines Morgens stand er mit der Morgenröthe auf, trat vor die Sonne hin und sprach zu ihr also: "Du großes Gestirn! Was wäre dein Glück, wenn du nicht die hättest, welchen du leuchtest! Zehn Jahre kamst du hier herauf zu meiner Höhle: du würdest deines Lichtes und dieses Weges satt geworden sein, ohne mich, meinen Abler und meine Schlange; aber wir warteten deiner an jedem Morgen, nahmen dir deinen Überfluß ab und segneten dich dafür. Siehe! Ich din meiner Weisheit überdrüssig, wie die Biene, die des Honigs zu viel gesammelt hat, ich bedarf der Hände, die sich ausstrecken, ich möchte verschenken und austheilen, bis die Weisen unter den Menschen wieder einmal ihrer Thorheit und die Armen wieder einmal ihres Reichthums froh geworden find. Dazu muß ich in die Tiefe steigen: wie du bes Abends thust, wenn du hinter das Meer gehft und noch der Unterwelt Licht bringst, du überreiches Gestirn! ich muß, gleich bir, untergehen, wie die Menschen es nennen, zu denen ich hinab will. Go segne mich benn,

bu ruhiges Auge, bas ohne Neib auch ein alzugroßes Glück sehen kann! Segne ben Becher, welcher überfließen will, daß das Wasser golden aus ihm fließe und überallhin den Abglanz deiner Wonne trage! Siehe! Dieser Becher will wieder leer werden, und Zarathustra will wieder Mensch werden." — Also begann Zarathustra's Untergang.

\* \*



# Fünftes Buch.

# Wir Furchtlosen.

Carcasse, tu trembles? Tu tremblerais bien davantage, si tu savais, où je te mène.

Turenne.



Was es mit unfrer Heiterkeit auf sich hat. -Das größte neuere Ereigniß — daß "Gott tobt ist", daß der Glaube an den chriftlichen Gott unglaubwürdig geworden ist — beginnt bereits seine ersten Schatten über Europa zu werfen. Für die Wenigen wenigstens, beren Augen, beren Argwohn in den Augen ftart und fein genug für dies Schauspiel ist, scheint eben irgend eine Sonne untergegangen, irgend ein altes tiefes Bertrauen in Zweifel umgebreht: ihnen muß unfre alte Welt täglich abendlicher, mißtrauischer, fremder, "älter" scheinen. In der Hauptsache aber darf man fagen: das Ereigniß selbst ift viel zu groß, zu fern, zu abseits vom Fassungs= vermögen vieler, als daß auch nur seine Runde schon angelangt beißen dürfte; geschweige benn, daß viele bereits wüßten, was eigentlich sich damit begeben hat und was Alles, nachdem diefer Glaube untergraben ift, nunmehr einfallen muß, weil es auf ihm gebaut, an ihn gelehnt, in ihn hineingewachsen war: zum Beispiel unfre ganze europäische Moral. Diefe lange Fulle und Folge von Abbruch, Zerftörung, Untergang, Umfturz, die nun bevorsteht: wer erriethe heute schon genug bavon, um den Lehrer und Vorausverfünder diefer ungeheuren Logit von Schrecken abgeben zu muffen, ben Propheten einer Berbufterung und Sonnenfinsternig,

beren Gleichen es wahrscheinlich noch nicht auf Erden gegeben hat? . . Selbst wir geborenen Räthselrather, die wir gleichsam auf den Bergen warten, zwischen Heute und Morgen hingestellt und in den Widerspruch zwischen Heute und Morgen hineingespannt, wir Erstlinge und Frühgeburten bes kommenden Sahrhunderts, denen eigentlich die Schatten, welche Europa alsbald einwickeln muffen. jetzt schon zu Gesicht gekommen sein sollten: woran liegt es doch, daß selbst wir ohne rechte Theilnahme für diese Berdüsterung, vor Allem ohne Sorge und Furcht für uns, ihrem Heraustommen entgegensehn? Stehen wir vielleicht zu sehr noch unter den nächsten Folgen wieses Ereignisses — und diese nächsten Folgen, seine Folgen für uns sind, umgekehrt als man vielleicht erwarten könnte, durchaus nicht traurig und verdüsternd, vielmehr wie eine neue schwer zu beschreibende Art von Licht, Glück, Erleichterung, Erheiterung, Ermuthigung, Morgenröthe . . . In der That, wir Philosophen und "freien Geister" fühlen uns bei der Nachricht, daß der "alte Gott todt" ist, wie von einer neuen Morgenröthe angestrahlt; unser Herz strömt dabei über von Dankbarkeit, Erstaunen, Ahnung, Erwartung, — endlich erscheint uns der Horizont wieder frei, gesetzt selbst, daß er nicht hell ift, endlich dürfen unfre Schiffe wieder auslaufen, auf jede Gefahr hin auslaufen, jedes Wagniß des Erkennenden ist wieder erlaubt, das Meer, unfer Meer liegt wieder offen da, vielleicht gab es noch niemals ein fo "offnes Meer".

# 344.

Inwiesern auch wir noch fromm sind. — In der Wissenschaft haben die Überzeugungen kein Bürgersrecht, so sagt man mit gutem Grunde: erst wenn sie

sich entschließen, zur Bescheidenheit einer Hypothese, eines vorläufigen Bersuchs-Standpunktes, einer regulativen Fittion herabzusteigen, darf ihnen der Zutritt und sogar ein gewisser Werth innerhalb des Reichs der Erkenntniß zugestanden werden, — immerhin mit ber Beschränkung, unter polizeiliche Aufficht gestellt zu bleiben, unter die Polizei bes Mißtrauens. — Heißt bas aber nicht, genauer besehen: erft wenn die Überzeugung aufhört, Überzeugung zu sein, darf sie Eintritt in die Wissenschaft erlangen? Fienge nicht die Zucht des wissenschaftlichen Beiftes damit an, sich keine Uberzeugungen mehr zu gestatten? . . . So steht es wahrscheinlich: nur bleibt übrig zu fragen, ob nicht, damit biefe Bucht an= fangen könne, schon eine Überzeugung da sein müffe, und zwar eine so gebieterische und bedingungslofe, daß sie alle andren Überzeugungen sich zum Opfer bringt. Man sieht, auch die Wissenschaft ruht auf einem Glauben, es giebt gar keine "voraussetzungslose" Wissenschaft. Die Frage, ob Wahrheit noth thue, nuß nicht nur schon vorher bejaht, sondern in dem Grade bejaht fein, daß der Sat, der Glaube, die Über= zeugung barin zum Ausbruck fommt "es thut nichts mehr noth als Wahrheit, und im Verhältniß zu ihr hat alles Übrige nur einen Werth zweiten Rangs". - Diefer unbedingte Wille zur Wahrheit: was ift er? Ift es ber Wille, fich nicht täufchen gu laffen? Ift es ber Wille, nicht zu täufchen? Nämlich auch auf diese lette Beise könnte der Wille zur Bahrheit interpretirt werden: vorausgesett, daß man unter ber Berallgemeinerung "ich will nicht täuschen" auch ben einzelnen Fall "ich will mich nicht täuschen" einbegreift. Aber warum nicht täuschen? Aber warum nicht sich täuschen lassen? — Man bemerke, daß die Gründe für

das Erstere auf einem ganz andern Bereiche liegen als die für das Zweite: man will sich nicht täuschen lassen, unter der Annahme, daß es schädlich, gefährlich, ver= hängnisvoll ift, getäuscht zu werben, — in diesem Sinne wäre Wiffenschaft eine lange Alugheit, eine Vorsicht, eine Nützlichkeit, gegen die man aber billigerweise ein= wenden burfte: wie? ist wirklich das Sich=nicht=täuschen= laffen = wollen weniger schädlich, weniger gefährlich, weniger verhängnifvoll? Was wift ihr von vornherein vom Charakter bes Daseins, um entscheiden zu können, ob der größere Vortheil auf Seiten des Unbedingt= Mißtrauischen oder des Unbedingt=Zutraulichen ist? Falls aber beides nöthig sein sollte, viel Zutrauen und viel Mißtrauen: woher dürfte dann die Wissenschaft ihren unbedingten Glauben, ihre Überzeugung nehmen, auf dem sie ruht, daß Wahrheit wichtiger sei als irgend ein andres Ding, auch als jede andre Überzeugung? Eben diese Überzeugung könnte nicht entstanden sein, wenn Wahrheit und Unwahrheit sich beide fortwährend als nüglich bezeigten: wie es der Fall ist. Also — kann der Glaube an die Wissenschaft, der nun einmal unbestreitbar da ist, nicht aus einem solchen Rütlichkeits= Calcul seinen Ursprung genommen haben, sondern vielmehr trogdem, daß ihm die Unnüglichkeit und Gefährlichkeit des "Willens zur Wahrheit", der "Wahr= heit um jeden Preis" fortwährend bewiesen wird. "Um jeden Preis": oh wir verstehen das gut genug, wenn wir erft einen Glauben nach dem andern auf diesem Altare dargebracht und abgeschlachtet haben! — Folglich bedeutet "Wille zur Wahrheit" nicht "ich will mich nicht täuschen lassen", sondern — es bleibt keine Wahl — "ich will nicht täuschen, auch mich selbst nicht": — und hiermit sind wir auf bem Boden der Moral.

Denn man frage sich nur gründlich: "warum willst du nicht täuschen?" namentlich wenn es den Anschein haben sollte — und es hat den Anschein! —, als wenn das Leben auf Anschein, ich meine auf Irrthum, Betrug, Berstellung, Blendung, Selbstwerblendung angelegt wäre, und wenn andrerseits thatsächlich die große Form des Lebens sich immer auf ber Seite ber unbedenklichsten πολύτροποι gezeigt hat. Es könnte ein solcher Vorsat vielleicht, mild ausgelegt, eine Don=Quixoterie, ein fleiner schwärmerischer Aberwit sein; er könnte aber auch noch etwas Schlimmeres sein, nämlich ein lebens= feindliches zerstörerisches Princip ... "Wille zur Wahrheit" — bas könnte ein versteckter Wille zum Tobe sein. — Dergeftalt führt die Frage: warum Wiffenschaft? zurück auf das moralische Problem: wozu überhaupt Moral, wenn Leben, Natur, Geschichte "unmoralisch" sind? Es ist fein Zweifel, ber Wahrhaftige, in jenem verwegenen und letzten Sinne, wie ihn der Glaube an die Wissenschaft voraussetzt, bejaht damit eine andre Welt als die des Lebens, der Natur und der Geschichte; und insofern er diese "andre Welt" bejaht, wie? muß er nicht ebendamit ihr Gegenstück, diese Welt, unfre Welt — verneinen? . . . Doch man wird es begriffen haben, worauf ich hinaus will, nämlich daß es immer noch ein metaphhfischer Glaube ift, auf bem unfer Glaube an die Wissenschaft ruht, — daß auch wir Erkennenden von Heute, wir Gottlosen und Antimetaphysiker, auch unser Feuer noch von dem Brande nehmen, ben ein Jahrtausende alter Glaube entzündet hat, jener Chriften-Glaube, der auch der Glaube Plato's war, daß Gott die Wahrheit ist, daß die Wahrheit göttlich ist . . . Aber wie, wenn dies gerade immer mehr unglaubwürdig wird, wenn nichts sich mehr als göttlich erweist, es sei benn

der Frethum, die Blindheit, die Lüge, — wenn Gott selbst sich als unsve längste Lüge erweist?

345.

Moral als Problem. — Der Mangel an Person rächt sich überall; eine geschwächte dünne ausgelöschte sich selbst leugnende und verleugnende Persönlichkeit taugt zu keinem guten Dinge mehr, — sie taugt am wenigsten zur Philosophie. Die "Selbstlosigkeit" hat keinen Werth im Himmel und auf Erden; die großen Probleme verlangen alle die große Liebe, und dieser sind nur die starken, runden, sicheren Geister sähig, die salt auf sich selber siten. sind nur die starken, runden, sicheren Geister sähig, die fest auf sich selber sitzen. Es macht den erheblichsten Unterschied, ob ein Denker zu seinen Prodlemen persönlich steht, so daß er in ihnen sein Schickal, seine Noth und auch sein bestes Glück hat, oder aber "unpersönlich": nämlich sie nur mit den Fühlhörnern des kalten neugierigen Gedankens anzutasten und zu sassen versehrt. Im setzeren Falle kommt nichts dabei heraus, so viel läßt sich versprechen: denn die großen Probleme, gesetzt selbst, daß sie sich sassen lästen, lassen, das ist ihr Geschmack seit Ewigkeit, — ein Geschmack übrigens, den sie mit allen wackern Weiblein theilen. — Wie kommt es nun, daß ich noch niemandem begegnet bin, auch in Büchern nicht, der zur Moral in dieser Stellung als Person stünde, der die Moral als Problem und dies Problem als seine persönliche Noth, Qual, Wollust, Leidenschaft kennte? Ersichtlich war disher die Moral gar kein Problem; vielmehr das gerade, worin man, nach allem Mißtrauen, Zwiespalt, Widerspruch, mit einander überein kan, der geheiligte Ort des Friedens, einander überein fam, der geheiligte Ort des Friedens,

wo die Denker auch von sich selbst ausruhten, aufsathmeten, auflebten. Ich sehe niemanden, der eine Kritik der moralischen Werthurtheile gewagt hätte; ich vermisse hiersür selbst die Versuche der wissenschaftlichen Neugierde, der verwöhnten versucherischen Psychologensund Historiker-Einbildungskraft, welche leicht ein Problem vorwegninmt und im Fluge erhascht, ohne recht zu wissen, was da erhascht ist. Kaum daß ich einige spärliche Ansätze aussindig gemacht habe, es zu einer Entstehungsgeschichte dieser Gefühle und Werth-Entstehungsgeschichte dieser Gesühle und Werthschätzungen zu bringen (was etwas Anderes ist als eine Kritik derselben und noch einmal etwas Anderes als die Geschichte der ethischen Systeme): in einem einzelnen Falle habe ich alles gethan, um eine Neigung und Vegadung sür diese Art Historie zu ermuthigen — umsonst, wie mir heute scheinen will. Mit diesen Morals Historisern (namentlich Engländern) hat es wenig aufsich: sie stehen gewöhnlich selbst noch arglos unter dem Commando einer bestimmten Moral und geben, ohne es zu wissen, deren Schildträger und Gesolge ab; etwa mit jenem noch immer so treuherzig nachgeredeten Volks-Aberglauben des christlichen Europa, daß das Charafteristitum der moralischen Handlung im Selbstlosen, Selbstwerleugnenden, Sich=Selbst=Opsernden, oder im Mitgesühle, im Mitleiden belegen sei. Ihr gewöhnlicher Fehler in der Vorausssehung ist, daß sie irgend einen consensus der Völker, mindestens der zahmen Völker, über gewisse Serbindlichseit, auch sür dich und mich, schließen; oder daß sie umgekehrt, nachdem ihnen die schließen; oder daß sie umgekehrt, nachdem ihnen die Wahrheit aufgegangen ist, daß bei verschiednen Völkern die moralischen Schätzungen nothwendig verschieden sind, einen Schluß auf Unverbindlichkeit aller Moral

machen: was Beides gleich große Kindereien sind. Der Fehler der Feineren unter ihnen ist, daß sie die vielleicht thörichten Meinungen eines Volks über seine Moral oder der Menschen über alle menschliche Moral aufdecken und kritisiren, also über deren Herkunft, religiöse Sanktion, den Aberglauben des freien Willens und bergleichen, und ebendamit vermeinen, diese Moral selbst fritissirt zu haben. Aber der Werth einer Vorschrift "du sollst" ist noch gründlich verschieden und unabhängig von solcherlei Weinungen über dieselbe und von dem Unkraut des Frethuns, mit dem sie vielleicht überwachsen ist: so gewiß der Werth eines Medikaments für den Kranken noch vollkommen unabhängig davon ist, ob der Kranke wissenschaftlich oder wie ein altes Weib über Medizin denkt. Eine Moral könnte selbst aus einem Frethume gewachsen sein: auch mit dieser Einsicht wäre das Problem ihres Werthes noch nicht einmal berührt. — Niemand also hat bisher den Werth jener berühmtesten aller Medizinen, genannt Moral, geprüft: wozu zuallererst gehört, daß man ihn einmal — in Frage stellt. Wohlan! Dies eben ist unser Werk. —

# 346.

Unser Fragezeichen. — Aber ihr versteht das nicht? In der That, man wird Mühe haben, uns zu verstehn. Wir suchen nach Worten, wir suchen vielleicht auch nach Ohren. Wer sind wir doch? Wollten wir uns einsach mit einem älteren Ausdrucke Gottlose ober Ungläubige oder auch Immoralisten nennen, wir würden uns damit noch lange nicht bezeichnet glauben: wir sind alles Oreies in einem zu späten Stadium, als daß man begriffe, als daß ihr begreisen könntet, meine Herren

Reugierigen, wie es einem dabei zu Muthe ist. Nein! nicht mehr mit der Bitterkeit und Leidenschaft des Loszgerissenen, der sich aus seinem Unglauben noch einen Glauben, einen Zweck, ein Martyrium selbst zurecht machen muß! Wir sind abgesotten in der Einsicht und in ihr kalt und hart geworden, daß es in der Welt durchaus nicht göttlich zugeht, ja noch nicht einmal nach menschlichem Maaße vernünstig, darmherzig oder gerecht: wir wissen es, die Welt, in der wir leben, ist ungöttlich, unmoralisch, "unmenschlich", — wir haben sie uns allzulange salsch und lügnerisch, aber nach Wunsch und Willen unsere Verehrung, das heißt nach einem Vedürschen Thier! Aber er ist auch ein mißtrauisches: und daß die Welt nicht das werth ist, was wir geglaubt haben, das ist ungefähr das Sicherste, dessen unser Mißtrauen, so viel Wisstrauen, so viel Philosophie. Wir hüten uns wohl zu sagen, daß sie wen iger werth ist: es erscheint uns heute selbst zum Lachen, wenn der Mensch in Anspruch nehmen wollte, Werthe zu ersinden, welche den Werth der wirklichen Welt überragen sollten, — gerade davon sind wir zurückgesommen als von einer ausschweisenden Verirung der nenschlichen Eitelseit und Unvernunft, die lange nicht als solche ersannt worden ist. Sie hat ihren letzen Ausdruck im nadernen Restiniskuns zeskaht einen letzen Ausdruck im nadernen Restiniskuns zeskaht einen lange nicht als solche erkannt worden ift. Sie hat ihren lange nicht als solche erkannt worden ist. Sie hat ihren letzten Ausdruck im modernen Pessimismus gehabt, einen älteren, stärkeren in der Lehre des Buddha; aber auch das Christenthum enthält sie, zweiselhafter freilich und zweideutiger, aber darum nicht weniger versührerisch. Die ganze Attitüde "Mensch gegen Welt", der Mensch als "Weltsverneindes" Princip, der Mensch als Werthmaaß der Dinge, als Welten-Nichter, der zuletzt das Dasein selbst auf seine Wagschalen legt und zu leicht

befindet — die ungeheuerliche Abgeschmacktheit dieser Attitübe ift uns als folche zum Bewußtsein gekommen und verleidet, — wir lachen schon, wenn wir "Mensch und Welt" neben einander geftellt finden, getrennt burch die sublime Anmaaßung des Wörtchens "und"! Wie aber? Haben wir nicht eben damit, als Lachende, nur einen Schritt weiter in der Verachtung des Menschen gemacht? Und also auch im Pessimismus, in der Verachtung bes uns erkennbaren Daseins? Sind wir nicht eben damit bem Argwohne eines Gegensates verfallen, eines Gegen= sates der Welt, in der wir bisher mit unfren Verehrungen zu Hause waren — um deren willen wir vielleicht zu leben aushielten -, und einer andren Welt, die wir felber find: einem unerbittlichen, gründlichen, unterften Argwohn über uns felbst, der uns Europäer immer mehr, immer schlimmer in Gewalt bekommt und leicht die kommenden Geschlechter vor das furchtbare Entweder= Ober stellen könnte: "entweder schafft eure Berehrungen ab oder — euch selbst!" Das Letztere wäre der Nihilismus; aber wäre nicht auch das Erstere — der Nihilismus? - Dies ift unfer Fragezeichen.

Die Gläubigen und ihr Bedürfniß nach Glauben. — Wie viel einer Glauben nöthig hat, um zu gedeihen, wie viel "Festes", an dem er nicht gerüttelt haben will, weil er sich daran hält, — ist ein Gradmesser seiner Kraft (oder deutlicher geredet, seiner Schwäche). Christensthum haben, wie mir scheint, im alten Europa auch heute noch die Meisten nöthig: deshalb sindet es auch immer noch Glauben. Denn so ist der Mensch: ein Glaubense

sat fonnte ihm tausendsach widerlegt sein - gesett,

er hätte ihn nöthig, so würde er ihn auch immer wieder für "wahr" halten, — gemäß jenem berühmten "Beweise der Kraft", von dem die Bibel redet. Metaphysist haben einige noch nöthig; aber auch jenes ungestüme Berslangen nach Gewißheit, welches sich heute in breiten Massen wissenschaftlichspositivistisch entladet, das Verlangen, durchaus etwas fest haben zu wollen (während man es wegen der Hike diese Verlangens mit der Begründung der Sicherheit leichter und läßlicher nimmt): auch das ist noch das Verlangen nach Halt, Stütz, kurz jener Anstinkt der Schwäche, welcher Religionen, Metaphysiten, Überzeugungen aller Art zwar nicht schafft, aber — conservirt. In der That dampst um alle diese positivistischen Systeme der Qualm einer gewissen pessimis, Enttäuschung, Furcht vor neuer Enttäuschung — oder aber zur Schau getragener Ingrimm, schlechte er hätte ihn nöthig, so würde er ihn auch immer wieder oder aber zur Schau getragener Ingrimm, schlechte Laune, Entrüstungs-Anarchismus und was es alles für Symptome oder Maskeraden des Schwächegefühls giebt. Selbst die Hestigkeit, mit der sich unste gescheidtesten Zeitgenossen in ärmliche Ecken und Engen verlieren, zum Beispiel in die Vaterländerei (so heiße ich das, was man in Frankreich chauvinisme, in Deutschland "deutsch" nennt) oder in aesthetische WinkelsBekenntnisse nach Art des Pariser naturalisme (der von der Natur nur den Theil hervorzieht und entblößt, welcher Ekel zugleich und Erstaunen macht — man heißt diesen Theil heute gern la verite vraie) oder in Nihilismus nach Petersburger Muster (das heißt in den Glauben an den Unglauben, bis zum Marthrium dasür), zeigt immer vorerst das Bedürfniß nach Glauben, Halt, Kückgrat, Rückhalt . . Der Glaube ist immer dort am meisten begehrt, am dringlichsten nöthig, wo es an Willen sehlt: - oder aber zur Schau getragener Ingrimm, schlechte begehrt, am dringlichsten nöthig, wo es an Willen fehlt:

denn der Wille ist, als Uffekt des Befehls, das entsscheidende Abzeichen der Selbstherrlichkeit und Kraft. Das heißt, je weniger einer zu befehlen weiß, um so bringlicher begehrt er nach Einem, der befiehlt, streng befiehlt, nach einem Gott, Fürsten, Stand, Arzt, Beicht-vater, Dogma, Partei-Sewissen. Woraus vielleicht abzu-nehmen wäre, daß die beiden Weltresigionen, der nehmen wäre, daß die beiden Weltreligionen, der Buddhismus und das Christenthum, ihren Entstehungszgrund, ihr plögliches Umzsichzgreisen zumal, in einer ungeheuren Erkrankung des Willens gehabt haben möchten. Und so ist es in Wahrheit gewesen: beide Religionen fanden ein durch Willenszerkrankung in's Unsinnige aufgethürmtes, die zur Verzweislung gehendes Verlangen nach einem "du sollst" vor, beide Religionen waren Lehrerinnen des Fanatismus in Zeiten der Willenszerschlaffung und boten damit Unzähligen einen Halt, eine neue Wöglichseit zu wollen, einen Genuß am Wollen. Der Fanatismus ist nämlich die einzige "Villensstärke", zu der auch die Schwachen und Unsichern gebracht werden können, als eine Art Hypnotisirung des ganzen sinnlichzintellektuellen Systems zu Gunsten der überzreichlichen Ernährung (Hypertrophie) eines einzelnen Gesichtszund Gefühlspunktes, der nunmehr dominirt — der Christ heißt ihn seinen Glauben. Wo ein Mensch zu der Grundüberzeugung kommt, daß ihm befohlen werden muß, wird er "gläubig"; umgekehrt wäre eine Lust und Kraft der Selbstbestimmung, eine Freiheit des Willens denkbar, bei der ein Geist jedem Glauben, jedem Wunsch wach Gewißheit den Abschied giebt, geübt, wie er ist, auf leichten Seilen und Möglichkeiten sich halten zu können und selbst an Abgründen noch zu tanzen. Ein solcher Geist wäre der freie Geist par excellence.

Von ber Herkunft ber Gelehrten. — Der Gelehrte wächst in Europa aus aller Art Stand und gesellsschaftlicher Bedingung heraus, als eine Pflanze, die feines spezifischen Erdreichs bedarf; darum gehört er, wesentlich und unfreiwillig, zu den Trägern des demokratischen Gedankens. Aber diese Herkunft verräth sich. Hat man seinen Blick etwas dafür eingeschult, an einem man seinen Blick etwas dafür eingeschult, an einem gelehrten Buche, einer wissenschaftlichen Abhandlung die intellektuelle Idiosynkrasie des Gelehrten — jeder Gelehrte hat eine solche — herauszuerkennen und auf der That zu ertappen, so wird man kast immer hinter ihr die "Borgeschichte" des Gelehrten, seine Familie, in Sonderheit deren Berufsarten und Handwerke zu Gesicht bekommen. Wo das Gesühl zum Ausdruck kommt "das ist nunmehr bewiesen, hiernit din ich sertig", da ist es gemeinhin der Vorsahr im Blute und Instinkte des Gelehrten, welcher von seinem Gesichtswinkel aus die "gemachte Arbeit" gutheißt, — der Glaube an den Beweis ist nur ein Symptom davon, was in einem arbeitsamen Geschlechte von Alters her als "gute Arbeit" angesehn worden ist. Ein Beispiel: die Söhne von Registratoren und Büreauschreibern jeder Art, deren Hauptausgabe und Büreauschreibern jeder Art, beren Hauptaufgabe immer war, ein vielfältiges Material zu ordnen, in Schubfächer zu vertheilen, überhaupt zu schematifiren, zeigen, falls sie Gelehrte werden, eine Vorneigung dafür, ein Problem beinahe damit für gelöft zu halten, daß sie es schematisirt haben. Es giebt Philosophen, welche im Grunde nur schematische Köpfe sind, — ihnen ist das Formale des väterlichen Handwerks zum Inhalte geworden. Das Talent zu Classissistenen, zu Kategorientafeln verräth etwas; man ist nicht ungestraft das Kind seiner

Eltern. Der Sohn eines Abvokaten wird auch als Forscher ein Abvokat sein muffen: er will mit seiner Sache in erfter Rücksicht Recht behalten, in zweiter, vielleicht, Recht haben. Die Söhne von protestautischen Geift= lichen und Schullehrern erkennt man an ber naiben Sicherheit, mit der sie als Gelehrte ihre Sache schon als bewiesen nehmen, wenn sie von ihnen eben erft nur herzhaft und mit Wärme vorgebracht worden ist: sie find eben gründlich daran gewöhnt, daß man ihnen glaubt, — das gehörte bei ihren Bätern zum "Handwert"! Ein Jude umgekehrt ift, gemäß dem Geschäfts= freis und der Vergangenheit seines Volks, gerade baran - daß man ihm glaubt - am wenigsten gewöhnt: man sehe sich darauf die jüdischen Gelehrten an, — sie Alle halten große Stude auf die Logit, bas heißt auf bas Erzwingen der Bustimmung durch Gründe; fie wiffen, daß fie mit ihr fiegen muffen, selbst wo Raffen= und Klassen=Widerwille gegen sie vorhanden ist, wo man bihnen ungern glaubt. Nichts nämlich ist demokratischer als die Logik: sie kennt kein Ansehn der Person und nimmt auch die krummen Nasen für gerade. (Nebenbei bemerkt: Europa ist gerade in Hinsicht auf Logisstrung, auf reinlichere Kopf=Gewohnheiten den Juden nicht wenig Dank schuldig; voran die Deutschen, als eine beklagenswerth beraisonnable Raffe, der man auch heute immer noch zuerst "ben Ropf zu waschen" hat. Uberall, wo Suden zu Ginfluß gekommen find, haben fie feiner zu scheiben, schärfer zu folgern, heller und sauberer zu schreiben gelehrt: ihre Aufgabe war es immer, ein Volk "zur raison" zu bringen.)

349.

Roch einmal die Berfunft der Gelehrten. --Sich selbst erhalten wollen ist der Ausdruck einer Nothlage, einer Ginschränkung des eigentlichen Lebens=Grund= triebes, der auf Machterweiterung hinausgeht und in diesem Willen oft genug die Selbsterhaltung in Frage stellt und opfert. Man nehme es als symptomatisch, wenn einzelne Philosophen, wie zum Beispiel der schwind= füchtige Spinoza, gerabe im sogenannten Selbsterhaltungs= Trieb das Entscheidende sahen, sehen mußten: — es waren eben Menschen in Nothlagen. Daß unfre modernen Naturwissenschaften sich bermaagen mit dem Spinozistischen Dogma verwickelt haben (zulett noch und am gröbsten im Darwinismus mit seiner unbegreiflich einseitigen Lehre vom "Kampf um's Dasein" —), das liegt wahrscheinlich an der Herfunft der meisten Naturforscher: sie gehören in dieser Hinficht zum "Bolt", ihre Borfahren waren arme und geringe Leute, welche die Schwierigkeit, sich durchzubringen, allzusehr aus der Nähe kannten. Um ben ganzen englischen Darwinismus herum haucht etwas wie englische Übervölkerungs-Stickluft, wie Rleiner-Leute-Geruch von Noth und Enge. Aber man follte, als Naturforscher, aus seinem menschlichen Winkel heraus= fommen: und in ber Natur herrscht nicht die Nothlage, sondern der Überfluß, die Berschwendung, sogar bis in's Unfinnige. Der Rampf um's Dasein ift nur eine Aus= nahme, eine zeitweilige Reftriftion bes Lebenswillens; ber große und kleine Kampf dreht sich allenthalben um's Mbergewicht, um Wachsthum und Ausbreitung, um Macht, gemäß dem Willen zur Macht, der eben der Wille bes Lebens ift.

### 350.

Zu Ehren der homines religiosi. — Der Kanpf gegen die Kirche ist ganz gewiß unter Anderem — denn er bedeutet vielerlei — auch der Kampf der gemeineren vergnügteren vertraulicheren oberflächlicheren Naturen gegen die Herrschaft der schwereren tieferen beschaulicheren, das heißt böseren und argwöhnischeren Menschen, welche mit einem langen Verdachte über den Werth des Daseins, auch über den eigenen Werth brüteten: — der gemeine Instinkt des Bolkes, seine Sinnen-Lustigkeit, sein "gutes Herz" empörte sich gegen sie. Die ganze römische Kirche ruht auf einem südländischen Argwohne über die Natur des Menschen, der vom Norden aus immer falsch verstanden wird: in welchem Argwohne der europäische Süben die Erbschaft des tiefen Drients, des uralten geheimnifreichen Asien und seiner Contemplation gemacht hat. Schon der Protestantismus ift ein Bolks= aufstand zu Gunsten der Biederen, Treuherzigen, Oberflächlichen (der Norden war immer gutmüthiger und flacher als der Süden); aber erst die französische Revolution hat dem "guten Menschen" das Scepter vollends und feierlich in die Hand gegeben (bem Schaf, bem Esel, ber Gans und allem, was unheilbar flach und Schreihals und reif für das Narrenhaus der "modernen Ideen" ift).

## 351.

Zu Ehren ber priesterlichen Naturen. — Ich benke, von dem, was das Volk unter Weisheit versteht (und wer ist heute nicht "Volk"? —), von jener klugen kuhmäßigen Gemüthsstille, Frömmigkeit und Landpfarrers Sanstmuth, welche auf der Wiese liegt und dem Leben

ernst und wiederkäuend zuschaut, — davon haben gerade die Philosophen sich immer am fernsten gefühlt, wahrscheinlich weil sie dazu nicht "Bolk" genug, nicht Landspfarrer genug waren. Auch werden wohl sie gerade am spätesten daran glauben lernen, daß das Bolk etwas von dem verstehen dürfte, was ihm am fernsten liegt, von der großen Leidenschaft bes Erkennenden, ber beständig in der Gewitterwolfe der höchsten Probleme und der schwersten Verantwortlichkeiten lebt, leben muß (also gang und gar nicht zuschauend, außerhalb, gleichgültig, sicher, objektiv . . .). Das Volk verehrt eine ganz andere Art Mensch, wenn es seinerseits sich ein Ibeal des "Weisen" macht, und hat tausendsach Recht dazu, gerade dieser Art Mensch mit den besten Worten und Ehren zu hulbigen: das find die milden, ernft= einfältigen und keuschen Priester-Naturen und was ihnen verwandt ist, — denen gilt das Lob in jener Volks-Ehrsurcht vor der Weisheit. Und wem hätte das Volk Grund, dankbarer sich zu erweisen als diesen Männern, die zu ihm gehören und aus ihm kommen, aber wie Geweihte, Ausgelesene, seinem Wohl Geopferte — sie selber glauben sich Gott geopfert —, vor denen es ungestraft sein Herz ausschildten, an die es seine Heinlich feiten, feine Sorgen und Schlimmeres loswerden fann (— benn der Mensch, der "sich mittheilt", wird sich selber loß; und wer "bekannt" hat, vergißt). Hier gebietet eine große Nothburft: es bedarf nämlich auch für ben feelischen Unrath der Abzugsgräben und der reinlichen reinigenden Gewässer brin, es bedarf rascher Strome ber Liebe und starter demüthiger reiner Herzen, die zu einem solchen Dienste der nicht=öffentlichen Gesundheitspflege sich bereit machen und opfern — denn es ist eine Opferung, ein Briefter ift und bleibt ein Menschenopfer...

Das Voll empfindet solche gevpferte stillgewordne ernste Menschen des "Glaubens" als weise, das heißt als Wissend-Gewordene, als "Sichere" im Verhältniß zur eignen Unsicherheit: wer würde ihm das Wort und diese Sprfurcht nehmen mögen? — Aber, wie es umgesehrt billig ist, unter Philosophen gilt auch ein Priester immer noch als "Volk" und nicht als Wissender, vor Allem, weil sie selbst nicht an "Wissende" glauben und eben in diesem Glauben und Aberglauben schon "Volk" riechen. Die Besch eidenheit war es, welche in Griechenland das Wort "Philosoph" erfunden hat und den prachtvollen übermuth, sich weise zu nennen, den Schauspielern des Geistes überließ, — die Bescheidenheit solcher Ungethüme von Stolz und Selbstherrlichkeit, wie Pythagoras, wie Plato —.

### 352.

Inwiefern Moral kaum entbehrlich ift. — Der nackte Mensch ist im Allgemeinen ein schändlicher Anblick — ich rebe von uns Europäern (und nicht einmal von den Europäerinnen!). Angenommen, die froheste Tischgesellschaft sähe sich plözlich durch die Tücke eines Zauberers enthüllt und ausgekleidet, ich glaube, daß nicht nur der Frohsinn dahin und der stärkste Appetit entmuthigt wäre, — es scheint, wir Europäer können jener Maskerade durchaus nicht entbehren, die Kleidung heißt. Sollte aber die Verkleidung der "moralischen Menschen", ihre Verhüllung unter moralische Formeln und Anstandsbegriffe, das ganze wohlwollende Verstecken unsver Handlungen unter die Vegriffe Pslicht, Tugend, Gemeinsinn, Chrenhaftigkeit, Selbstverleugnung nicht seine ebenso guten Gründe haben? Nicht daß ich vermeinte, hierbei sollte etwa die menschliche Vosheit und

Niederträchtigkeit, kurz das schlimme wilde Thier in uns vermummt werden; mein Gedanke ist umgekehrt, daß wir gerade als zahme Thiere ein schändlicher Anblick sind und die Moral-Verkleidung brauchen, — daß der "inwendige Mensch" in Europa eben lange nicht schlimm genug ist, um sich damit "sehen lassen" zu können (um damit schön zu sein —). Der Europäer verkleidet sich in die Moral, weil er ein krankes, kränkliches, krüppelhaskes Thier geworden ist, das gute Gründe hat, "zahm" zu sein, weil er beinahe eine Mißgeburt, etwas Halbes, Schwaches, Linkisches ist. . . Nicht die Furchtbarkeit des Raubsthiers sindet eine moralische Verkleidung nöthig, sondern das Heerdenthier mit seiner tiesen Mittelmäßigkeit, Angst und Langenweile an sich selbst. Moral putt den Europäer auf — gestehen wir es ein! — in's Vorsnehmere, Bedeutendere, Anschnlichere, in's "Göttliche" —

Religion ti/to als Exerces I. Fats a che clan

Bom Ursprung der Religionesstifter ist einmal: eine bestimmte Art Leben und Alltag der Sitte anzusehen, welche als disciplina voluntatis wirkt und zugleich die Langeweile wegschafft; sodamn: gerade diesem Leben eine Interpretation zu geben, vermöge deren es vom höchsten Werthe umleuchtet scheint, so daß es nunmehr zu einem Gute wird, sür das man kämpft und, unter Umständen, sein Leben läßt. In Wahrheit ist von diesen zwei Ersindungen die zweite die wesentlichere: die erste, die Lebensart, war gewöhnlich schon da, aber neben andren Lebensarten und ohne Bewustsein davon, was für ein Werth ihr innewohne. Die Vedentung, die Orizginalität des Religionsstifters fommt gewöhnlich darin zu

Tage, daß er sie sieht, daß er sie auswählt, daß er zum erften Male erräth, wozu sie gebraucht, wie fie interpretirt werden kann. Jesus (oder Paulus) zum Beispiel fand das Leben der fleinen Leute in der römischen Provinz vor, ein bescheidnes tugendhaftes gedrücktes Leben: er legte es aus, er legte ben höchsten Sinn und Werth hinein — und damit ben Muth, jede andre Art Leben zu verachten, den stillen Herrenhuter= Fanatismus, das heimliche unterirdische Selbstvertrauen, welches wächst und wächst und endlich bereit ist, "die Welt zu überwinden" (bas heißt Rom und die höheren Stände im ganzen Reiche). Buddha insgleichen fand jene Art Menschen vor, und zwar zerstreut unter alle Stände und gesellschaftliche Stufen seines Volks, welche aus Trägheit gut und gütig (vor Allem inoffensiv) sind, die, ebenfalls aus Trägheit, abstinent, beinahe bedürfniflos leben: er verstand, wie eine solche Art Menschen mit Unvermeiblichkeit, mit der ganzen vis inertiae, in einen Glauben hineinrollen muffe, der die Wiederkehr der irdischen Mühfal (das heißt der Arbeit, des Handelns überhaupt) zu verhüten verspricht, — dies "Berstehen" war sein Genie. Zum Religionsstifter gehört psychologische Unfehlbarkeit im Wiffen um eine bestimmte Durchschnitts= Art von Seelen, die sich noch nicht als zusammengehörig erkannt haben. Er ift es, ber fie zusammenbringt; die Gründung einer Religion wird insofern immer zu einem langen Ertennungs=Fefte.

# 354.

Vom "Genius der Gattung". — Das Problem des Bewußtseins (richtiger: des Sich-Bewußt-Werdens) tritt erst dann vor uns hin, wenn wir zu begreifen

anfangen, inwiefern wir seiner entrathen könnten: und an diesen Anfang des Begreifens stellt uns jest Physiologie und Thiergeschichte (welche also zwei Sahrhunderte nöthig gehabt haben, um den vorausfliegenden Argwohn Leibnigens einzuholen). Wir könnten nämlich benken, fühlen, wollen, uns erinnern, wir könnten ebenfalls "handeln" in jedem Sinne des Wortes: und trogdem brauchte das Alles nicht uns "in's Bewußtsein zu treten" (wie man im Bilbe sagt). Das ganze Leben wäre möglich, ohne daß es sich gleichsam im Spiegel sähe: wie ja thatsächlich auch jest noch bei uns der bei Weitem überwiegende Theil dieses Lebens sich ohne diese Spiegelung abspielt — und zwar auch unfres benkenden, fühlenden, wollenden Lebens, so beleidigend dies einem älteren Philosophen klingen mag. Wozu überhaupt Bewußtsein, wenn es in der Hauptsache überstüffig ist? — Nun scheint mir, wenn man meiner Antwort auf diese Frage und ihrer vielleicht ausschweisenden Bermuthung Gehör geben will, die Feinheit und Stärke des Bewußtseins immer im Berhältniß zur Mittheilungs-Fähigteit eines Menschen (ober Thiers) zu stehn, die Mittheilungs-Fähigfeit wiederum im Berhältniß zur Mittheilungs = Bedürftigfeit: letteres nicht so verstanden, als ob gerade der einzelne Mensch selbst, welcher gerade Meister in der Mittheilung und Verständlichmachung seiner Bedürfnisse ift, zugleich auch mit seinen Bedürfnissen am meisten auf die Andern angewiesen sein müßte. Wohl aber scheint es mir so in Bezug auf ganze Rassen und Geschlechter-Ketten zu stehn: wo das Bedürfniß, die Noth die Menschen lange gezwungen hat, sich mitzutheilen, sich gegenseitig rasch und sein zu verstehen, da ist endlich ein Überschuß dieser Kraft und Kunst der Mittheilung da, gleichsam ein Vermögen, bas sich allmählich aufgehäuft hat und

nun eines Erben wartet, der es verschwenderisch ausgiebt (— die sogenannten Künstler sind diese Erben, insgleichen die Redner, Prediger, Schriftsteller: alles Menschen, welche immer am Ende einer langen Kette kommen, "Spätgeborne" jedes Mal, im besten Verstande des Wortes, und, wie gesagt, ihrem Wesen nach Verschwender). Gesetzt, diese Beobachtung ist richtig, in der ist au der Verwenten weiterender des Rennuste so darf ich zu der Vermuthung weitergehn, daß Bewußtsein überhaupt sich nur unter dem Druck des Mittheilungs-Bedürfnisses entwickelt hat, daß es von vornherein nur zwischen Mensch und Mensch (zwischen Besehlenden und Gehorchenden in Sonderheit) nöthig war, nüplich war, und auch nur im Verhältniß zum Grade dieser Nützlichkeit sich entwickelt hat. Bewußtsein ist eigentlich nur ein Verbindungsnet zwischen Mensch und Mensch, — nur als solches hat es sich entwickeln muffen: der einsiedlerische und raubthierhafte Mensch hätte seiner nicht bedurft. Daß uns unfre Handlungen, Gedanken, Gefühle, Bewegungen felbft in's Bewußtsein kommen — wenigstens ein Theil derfelben —, das ist die Folge eines furchtbaren langen über dem Menschen waltenden "Muß": er brauchte, als das gefährbetste Thier, Gulfe, Schut, er brauchte Seines= Gleichen, er mußte seine Noth auszudrücken, sich verständlich zu machen wissen — und zu dem Men hatte er zuerst "Bewußtsein" nöthig, also selbst zu "wissen", was ihm fehlt, zu "wissen", wie es ihm zu Muthe ist, zu "wissen", was er denkt. Denn nochmals gesagt: der Mensch, wie jedes lebende Geschöpf, denkt immersort, aber weiß es nicht; das bewußt werdende Denken ist nur der kleinste Theil davon, sagen wir: der oberstächlichste, der schlechteste Theil: — denn allein dieses bewußte Deuten geschieht in Worten, bas heißt

in Mittheilungszeichen, womit sich die Hertunst des Bewußteins selber ausbeckt. Kurz gesagt, die Entwicklung der Sprache und die Entwicklung des Bewußteseins (nicht der Bernunft, sondern allein des Sichebewußtewerdens der Vernunft) gehen Hand in Hand. Man nehme hinzu, daß nicht nur die Sprache zur Brücke zwischen Meusch und Meusch dient, sondern auch der Blick, der Druck, die Gebärde; das Bewußtewerden unserer Sinneseindrücke bei uns selbst, die Kraft, sie sixiren zu können und gleichsam außer uns zu stellen, hat in dem Maaße zugenommen, als die Nöthigung wuchs, sie andern durch Zeichen zu übermitteln. Der Zeichensersindende Meusch; erst als sociales Thier lernte der Meusch seiner selbst bewußt werden, — er thut es noch, er thut es immer mehr. — Mein Gedanke ist, wie man sieht: daß das Bewußtsein nicht eigentlich zur Individual=Ezistenz des Meuschen gehört, vielmehr zu dem, was an ihm Gemeinschafts= und Heerden-Natur ist; daß es, wie daraus folgt, auch nur in Bezug auf Gemeinschafts= und Heerden-Nätzlichkeit sein entwickelt ist, und daß folglich jeder von uns, beim besten Willen, Gemeinschafts = und Heerden Mütlichkeit sein entwickelt ift, und daß folglich jeder von uns, beim besten Willen, sich selbst so individuell wie möglich zu verstehen, "sich selbst zu kennen", doch immer nur gerade das Nicht-Individuelle an sich zum Bewußtsein bringen wird, sein "Durchschnittliches", — daß unser Gedanke selbst fortwährend durch den Charakter des Bewußtseins — durch den in ihm gebietenden "Genins des Gattung" — gleichsam majorisirt und in die Heerden Perspektive zurücksübersetzt wird. Unser Handlungen sind im Grunde allesammt auf eine unvergleichliche Weise persönlich, einzig, unbegrenzt sindividuell, es ist kein Zweisel; aber speald wir sie in's Bewußtsein übersetzt. scheinen sobald wir fie in's Bewußtsein überseten, scheinen

sie es nicht mehr . . . Dies ist der eigentliche Phanomenalismus und Perspektivismus, wie ich ihn verstehe: die Natur des thierischen Bewußtseins bringt es mit sich, daß die Welt, beren wir bewußt werden fönnen, nur eine Oberflächen= und Zeichenwelt ift, eine tönnen, nur eine Oberflächens und Zeichenwelt ist, eme verallgemeinerte, eine vergemeinerte Welt, — daß alles, was bewußt wird, ebendamit flach, dünn, relativsdumm, generell, Zeichen, Heerdens Merkzeichen wird, daß mit allem Bewußtswerden eine große gründliche Verderbniß, Fälschung, Veroberflächlichung und Generalisation verstunden ist. Zulet ist das wachsende Bewußtsein eine Geschr; und wer unter den bewußtesten Europäern lebt, weiß sogar, daß es eine Krankheit ist. Es ist, wie man erräth, nicht der Gegensat von Subjekt und Objekt, der mich hier angeht: diese Unterscheidung überlasse der Gerfenntnischenretikern, welche in den Schlingen der ben Erkenntniftheoretikern, welche in ben Schlingen ber Grammatik (ber Bolks = Metaphysik) hängen geblieben find. Es ist erst recht nicht der Gegensatz von "Ding an sich" und Erscheinung: denn wir "erkennen" bei Weitem nicht genug, um auch nur so scheiden zu dürfen. Wir haben eben gar tein Organ für das Er= fennen, für die "Wahrheit": wir "wiffen" (ober glauben ober bilden uns ein) gerade so viel, als es im Interesse ber Menschen-Heerbe, ber Gattung, nütlich fein mag: und selbst, was hier "Nütlichkeit" genannt wird, ift zulet auch nur ein Glaube, eine Einbildung und vielleicht gerade jene verhängnifvollste Dummheit, an der wir einst zu Grunde gehn.

## 355.

Der Ursprung unsres Begriffs "Erkenntniß".
— Ich nehme diese Erklärung von der Gasse; ich hörte jemanden aus dem Volke sagen "er hat mich erkannt" —:

dabei fragte ich mich: was versteht eigentlich das Bolk unter Erfenntniß? was will es, wenn es "Erfenntniß" will? Nichts weiter als dies: etwas Fremdes foll auf will? Nichts weiter als dies: etwas Fremdes soll auf etwas Bekanntes zurückgeführt werden. Und wir Philosophen — haben wir unter Erkenntniß eigentlich mehr verstanden? Das Bekannte, das heißt: das woran wir gewöhnt sind, so daß wir uns nicht mehr darüber wundern, unser Alltag, irgend eine Regel, in der wir stecken, alles und jedes, in dem wir uns zu Hause wissen: — wie? ist unser Bedürsniß nach Erkennen nicht eben dies Bedürsniß nach Bekanntem? der Wille, unter allem Fremden, Ungewöhnlichen, Fragwürdigen etwas aufzudeken, das uns nicht mehr beunruhigt? Sollte es nicht der Instinkt der Furcht sein, der uns erkennen heißt? Sollte das Frohlocken des Erkennenden nicht eben das Frohlocken des wiedererlangten Sicherheitsgesühls sein? Frohlocken des wiedererlangten Sicherheitsgefühls sein?... Dieser Philosoph wähnte die Welt "erkannt", als er sie auf die "Idee" zurückgeführt hatte: ach, war es nicht deshalb, weil ihm die "Idee" so bekannt, so gewohnt war? weil er sich so wenig mehr vor der "Idee" fürchtete? — Dh über diefe Genügsamfeit ber Erkennenden! man fehe fich doch ihre Principien und Welträthsel-Lösungen barauf an! Wenn sie etwas an den Dingen, unter den Dingen, hinter ben Dingen wieberfinden, bas uns leider fehr befannt ift, zum Beispiel unser Einmaleins ober unsre Logit ober unser Wollen und Begehren, wie glücklich sind sie sofort! Denn "was bekannt ist, ist erkannt": darin stimmen sie überein. Auch die Vorsichtigsten unter ihnen meinen, zum Mindesten sei das Befannte leichter erkennbar als das Fremde; es sei zum Beispiel methodisch geboten, von der "inneren Welt", von den "Thatsachen des Bewußtseins" auszugehen, weil sie die uns bekanntere Welt sei! Irrthum der Irrthümer! Das Bekannte ist das

Gewohnte; und das Gewohnte ift am schwersten zu "erkennen", das heißt als Problem zu sehen, das heißt als Frendem zu sehen, das heißt als fremd, als sern, als "außer uns" zu sehn... Die große Sicherheit der natürlichen Wissenschaften im Vershältniß zur Psychologie und Kritik der Bewußtseinssellemente — unnatürlichen Wissenschaften, wie man beinahe sagen dürste — ruht gerade darauf, daß sie das Fremde als Objekt nehmen: während es fast etwas Widersspruchsvolles und Widersinniges ist, das Nicht-Fremde überhaupt als Objekt nehmen zu wollen...

## 356.

Inwiefern es in Europa immer "fünftlerischer" zugehn wird. — Die Lebens-Fürforge zwingt auch heute noch — in unfrer Übergangszeit, wo so vieles aufhört zu zwingen — fast allen männlichen Europäern eine bestimmte Rolle auf, ihren sogenannten Beruf; Ginigen bleibt dabei die Freiheit, eine anscheinende Freiheit, diese Rolle selbst zu wählen, ben Meisten wird sie gewählt. Das Ergebniß ift feltsam genug: fast alle Europäer verwechseln sich in einem vorgerückteren Alter mit ihrer Rolle, fie selbst sind die Opfer ihres "guten Spiels", fie selbst haben vergessen, wie sehr Zufall, Laune, Willfür damals über sie verfügt haben, als sich ihr "Beruf" entschied — und wie viele andre Rollen sie vielleicht hätten spielen konnen: benn es ift nunmehr zu spat! Tiefer angesehn, ift aus ber Rolle wirklich Charafter geworben, aus ber Kunft Natur. Es gab Zeitalter, in benen man mit steifer Zuversichtlichkeit, ja mit Frömmigkeit an seine Vorherbestimmung für gerade dies Geschäft, gerade diesen Broderwerb glaubte und den Zusall darin, die Rolle, das Willfürliche schlechterdings nicht anerkennen

wollte: Stände, Zünfte, erbliche Bewerbs = Vorrechte haben mit Hilse bieses Glaubens cs zu Stande gebracht, jene Ungeheuer von breiten Gesellschafts=Thürmen aufzurüchten, welche das Mittesalter auszeichnen und denen jedenfalls Eins nachzurühmen bleibt: Dauerfähigkeit (— und Dauer ist auf Erden ein Werth ersten Kanges!). Aber es giebt umgekehrte Zeitalter, die eigentlich demostratischen, wo man diesen Glauben mehr und mehr verlernt und ein gewisser keder Glaube und Gesichtspunkt des Gegentheils in den Vordergrund tritt, jener Athener-Glaube, der in der Epoche des Perifles zuerft bemerkt wird, jener Amerikaner-Glaube von Heute, der immer mehr auch Europäer-Glaube werden will: wo der Einzelne überzeugt ift, ungefähr alles zu können, ungefähr jeber Rolle gewachsen zu sein, wo jeder mit sich versucht, improvisirt, neu versucht, mit Lust versucht, wo alle Natur aufhört und Runft wird . . . Die Briechen, erft in diefen Rollen=Glauben - einen Artiften=Glauben, wenn man will - eingetreten, machten, wie befannt, Schritt für Schritt eine wunderliche und nicht in jedem Betracht nachahmenswerthe Berwandlung durch: sie wurden wirklich Schauspieler; als solche bezauberten sie, überwanden sie alle Welt — und zulett selbst die "Weltüberwinderin" (denn der Graeculus histrio hat Nom besiegt, und nicht, wie die Unschuldigen zu sagen pflegen, die griechische Cultur . . .). Aber was ich fürchte, ppiegen, die griechstafe Entite . . . . Aver was ich strafte, was man heute schon mit Händen greift, salls man Lust hätte, darnach zu greisen, wir modernen Menschen sind ganz schon auf dem gleichen Wege; und jedes Mal, wenn der Mensch anfängt zu entdecken, inwiesern er eine Rolle spielt und inwieweit er Schauspieler sein kann, wird er Schauspieler . . . Damit kommt dann eine neue Flora und Fauna von Menschen herauf, die in festeren,

beschränkteren Zeitaltern nicht wachsen können — oder "unten" gelaffen werben, unter bem Banne und Verbachte der Ehrlosigkeit —, es kommen damit jedes Mal die interessantesten und tollsten Zeitalter der Geschichte herauf, in denen die "Schauspieler", alle Arten Schauspieler, die eigentlichen Herren sind. Eben badurch wird eine andre Gattung Mensch immer tiefer benachtheiligt, endlich unmöglich gemacht, vor Allem die großen "Baumeister"; jetzt erlahmt die bauende Kraft; der Muth, auf sange Fernen hin Plane zu machen, wird entmuthigt; die organisatorischen Genie's fangen an zu fehlen: — wer wagt es nunmehr noch, Werke zu unternehmen, zu beren Vollendung man auf Jahrtausende rechnen müßte? Es stirbt eben jener Grundglaube aus, auf welchen hin einer der Allen nicht — Schauspieler! Kurz gesagt — ach, es wird lang genug noch verschwiegen werden! —: was von nun an nicht mehr gebaut wird, nicht mehr gebaut werden kann, das ist — eine Gesellschaft im alten Berstande des Wortes: um diesen Bau zu bauen, fehlt alles, voran das Material. Wir Alle sind fein Material mehr für eine Gesellschaft: bas ist eine Wahrheit, bie an ber Zeit ist! Es bunkt mich gleichgultig, daß einstweilen noch die kurzsichtigste, vielleicht ehrlichste. jedenfalls lärmendste Art Mensch, die es heute giebt, unsre Herrn Socialisten, ungefähr das Gegentheil glaubt, hofft, träumt, vor Allem schreit und schreibt; man liest ja ihr Zukunftswort "freie Gesellschaft" bereits auf allen Tischen und Wänden. Freie Gesellschaft? Ja! Iber

ihr wißt doch, ihr Herren, woraus man die baut? Aus hölzernem Eisen! Aus dem berühmten hölzernen Eisen! Und noch nicht einmal aus hölzernem . . .

s 1!

# 357.

Bum alten Probleme: "was ift beutsch?" -Man rechne bei sich die eigentlichen Errungenschaften des philosophischen Gedankens nach, welche deutschen Röpfen verdankt werden: sind sie in irgend einem erlaubten Sinne auch noch der ganzen Rasse zu Gute zu rechnen? Dürfen wir sagen: sie sind zugleich das Werk der "deutschen Seele", mindestens deren Symptom, in dem Sinne, in welchem wir etwa Plato's Ideomanie, seinen fast religiösen Formen-Wahnsinn zugleich als ein Greigniß und Zeugniß ber "griechischen Seele" zu nehmen gewohnt sind? Der wäre das Umgekehrte wahr? wären fie gerade so individuell, so fehr Ausnahme vom Geifte der Rasse, wie es zum Beispiel Goethe's Heidenthum mit gutem Gewissen war? Der wie es Bismard's Macchiavellismus mit gutem Gewiffen, seine sogenannte "Realpolitit", unter Deutschen ift? Widersprächen unfre Philosophen vielleicht fogar dem Bedürfniffe ber "beutschen Seele"? Rurz, waren die deutschen Philosophen wirklich — philo= sophische Deutsche? — Ich erinnere an brei Fälle. Zuerft an Leibnigens unvergleichliche Ginficht, mit der er nicht nur gegen Descartes, sondern gegen Mes was bis zu ihm philosophirt hatte, Recht bekam, — daß die Bewußtheit nur ein accidens der Borftellung ift, nicht beren nothwendiges und wesentliches Attribut, daß also das, was wir Bewußtsein nennen, nur einen Zustand unsver geistigen und seelischen Welt ausmacht (vielleicht einen frankhaften Zustand) und bei Weitem

nicht fie felbst: - ift an biesem Bedanken, beffen Tiefe auch heute noch nicht ausgeschöpft ist, etwas Deutsches? Giebt es einen Grund zu muthmaaßen, daß nicht leicht ein Lateiner auf diese Umdrehung des Augenscheins verfallen sein würde? — benn es ist eine Umbrehung. Erinnern wir uns zweitens an Rant's ungeheures Fragezeichen, welches er an den Begriff "Causalität" schrieb, — nicht daß er wie Hume dessen Recht überhaupt bezweifelt hätte: er begann vielmehr vorsichtig das Reich abzugrenzen, innerhalb dessen dieser Begriff überhaupt Sinn hat (man ist auch jetzt noch nicht mit dieser Grenzabsteckung fertig geworden). Nehmen wir drittens den erstaunlichen Griff Hegel's, der damit durch alle logischen Gewohnheiten und Verwöhnungen durchgriff, als er zu lehren wagte, daß die Artbegriffe sich aus einander entwickeln: mit welchem Sage die Beifter in Europa zur letten großen wissenschaftlichen Bewegung präformirt wurden, zum Darwinismus — denn ohne Hegel kein Darwin. Ist an dieser Hegel'schen Neuerung, die erft den entscheidenden Begriff "Entwicklung" in die Wissenschaft gebracht hat, etwas Deutsches? — Ja, ohne allen Zweifel: in allen drei Fällen fühlen wir etwas von uns selbst "aufgedeckt" und errathen und sind dankbar dafür und überrascht zugleich, jeder dieser drei Sätze ist ein nachdenkliches Stück deutscher Selbsterkenntniß, Selbsterfahrung, Selbsterfaffung. "Unfre innre Welt ift viel reicher, umfänglicher, verborgener", so empfinden wir mit Leibnig; als Deutsche zweifeln wir mit Rant an der Letigultigkeit naturwiffenschaftlicher Erkenntniffe und überhaupt an Allem, was sich causaliter erkennen läßt: bas Erfennbare scheint uns als folches schon geringeren Werthes. Wir Deutsche sind Hegelianer, auch wenn es nie einen Hegel gegeben hätte, infofern wir (im

Gegensatz zu allen Lateinern) dem Werben, der Entwicklung instinktiv einen tieferen Sinn und reicheren Werth zumeffen als dem, was "ist" — wir glauben faum an die Berechtigung des Begriffs "Sein" —; ebenfalls insofern wir unfrer menschlichen Logik nicht geneigt sind einzuräumen, daß sie die Logif an sich, die einzige Art Logif sei (wir möchten vielmehr und überreden, daß sie nur ein Spezialfall sei, und vielleicht einer ber wunderlichsten und dümmsten —). Eine vierte Frage wäre, ob auch Schopenhauer mit seinem Pessimismus, das heißt bem Problem vom Werth bes Dafeins, gerabe ein Deutscher gewesen sein müßte. Ich glaube nicht. Das Ereigniß, nach welchem dies Problem mit Sicherheit zu erwarten stand, so daß ein Astronom der Seele Tag und Stunde dafür hätte ausrechnen können, ber Niedergang des Glaubens an den chriftlichen Gott, der Sieg des wiffenschaftlichen Atheismus, ist ein gesammt= europäisches Ereigniß, an dem alle Raffen ihren Antheil von Verdienst und Ehre haben sollen. Umgekehrt wäre gerade den Deutschen zuzurechnen — jenen Deutschen, mit welchen Schopenhauer gleichzeitig lebte —, diesen Sieg bes Atheismus am längsten und gefährlichsten verzögert zu haben; Hegel namentlich war fein Berzögerer par excellence, gemäß bem grandiosen Versuche, den er machte, uns zur Göttlichkeit bes Daseins zu allerlett noch mit Sulfe unfres fechsten Sinnes, des "hiftorischen Sinnes", zu überreden. Schopenhauer war als Philosoph der erste eingeständliche und unbengsame Atheist, den wir Deutschen gehabt haben: seine Feindschaft gegen Hegel hatte hier ihren Hintergrund. Die Ungötts lichkeit des Daseins galt ihm als etwas Gegebnes, Greisliches, Undiskutirbares; er verlor jedes Mal seine Philosophen - Besonnenheit und gerieth in Entruftung,

wenn er jemanden hier zögern und Umschweife machen sah. An dieser Stelle liegt seine ganze Rechtschaffen= heit: der unbedingte redliche Atheismus ist eben die Voraussetzung feiner Problem-Stellung, als ein endlich und schwer errungener Sieg bes europäischen Bewiffens, als der folgenreichste Aft einer zweitausendjährigen Zucht zur Wahrheit, welche am Schlusse sich die Lüge im Glauben an Gott verbietet . . . Man sieht, was eigentlich über den christlichen Gott gesiegt hat: die christliche Moralität selbst, der immer strenger genommene Begriff der Wahrhaftigkeit, die Beichtväter=Feinheit des christlichen Gewissens, übersetzt und sublimirt zum wissen= schaftlichen Gewissen, zur intellektuellen Sauberkeit um jeden Preis. Die Natur ansehn, als ob sie ein Beweis für die Güte und Obhut eines Gottes sei; die Geschichte interpretiren zu Ehren einer göttlichen Vernunft, als beständiges Zeugniß einer sittlichen Weltordnung und sittlicher Schlußabsichten; die eignen Erlebnisse außlegen, wie sie fromme Menschen lange genug ausgelegt haben, wie als ob alles Fügung, alles Wink, alles bem Heil der Seele zu Liebe ausgedacht und geschickt sei: das ist nunmehr vorbei, das hat das Gewissen gegen sich, das gilt allen feineren Gewissen als unanständig, unehrlich, als Lügnerei, Femininisnus, Schwachheit, Feigheit, — mit dieser Strenge, wenn irgend womit, find wir eben gute Europäer und Erben von Europa's längster und tapferfter Selbstüberwindung. Indem wir die chriftliche Interpretation bergeftalt von uns stoßen und ihren "Sinn" wie eine Falschmünzerei verurtheilen, kommt nun sofort auf eine furchtbare Weise die Schopenhauerische Frage zu und: hat benn bas Dafein überhaupt einen Ginn? - jene Frage, die ein paar Jahrhunderte brauchen wird, um auch nur

vollständig und in alle ihre Tiefen hinein gehört zu werden. Was Schopenhauer selbst auf diese Frage geantwortet hat, war — man vergebe es mir — etwas Voreiliges, Iugenbliches, nur eine Absindung, ein Stehen= und Steckenbleiben in eben den christlich=astetischen Moral= Perspektiven, welchen mit dem Glauben an Gott der Glaube gekündigt war... Aber er hat die Frage gestellt — als ein guter Europäer, wie gesagt, und nicht als Deutscher. — Oder hötten etwa die Doutscher nicht als Deutscher. — Ober hätten etwa die Deutschen wenigstens mit der Art, in welcher sie sich der Schopen= hauerischen Frage bemächtigten, ihre innere Zugehörigkeit und Verwandtschaft, ihre Vorbereitung, ihr Bedürfniß nach seinem Problem bewiesen? Daß nach Schopennach seinantstagut, ihre Sotietering, ihr Sedutzutz nach seinem Problem bewiesen? Daß nach Schopenshauer auch in Deutschland — übrigens spät genug! — über das von ihm aufgestellte Problem gedacht und gedruckt worden ist, reicht gewiß nicht aus, zu Gunsten dieser engeren Zugehörigkeit zu entscheiden; man könnte selbst die eigenthümliche Ungeschicktheit dieses Nachschopenhauerischen Pessinismus dagegen geltend machen — die Deutschen benahmen sich ersichtlich nicht dabei wie in ihrem Elemente. Hiermit spiele ich ganz und gar nicht aus Edward von Hartmann au; im Gegentheil, mein alter Verdacht ist auch heute noch nicht gehoben, daß er sür uns zu geschickt ist, ich will sagen, daß er als arger Schalk von Anbeginn sich vielleicht nicht nur über den deutschen Pessimismus lustig gemacht hat — daß er am Ende etwa gar es den Deutschen testamentarisch "vermachen" könnte, wie weit man sie selbst, im Zeitalter der Gründungen, hat zum Narren haben können. Aber ich frage: soll man vielleicht den alten Vrummkreisel Vahnsen den Deutschen zu Ehren rechnen, der sich mit Wollust sein Leben lang um sein realdialektisches Elend und "persönliches Pech" gedreht

hat, — wäre etwa das gerade deutsch? (ich empfehle anbei seine Schriften, wozu ich sie selbst gebraucht habe, als antipessimistische Kost, namentlich um seiner elegantiae psychologicae willen, mit denen, wie mich dünkt, auch bem verstopftesten Leibe und Gemüthe beizukommen ift). Ober durfte man folche Dilettanten und alte Jungfern, wie den süßlichen Virginitäts-Apostel Mainländer unter die rechten Deutschen gählen? Zulett wird es ein Jude gewesen sein (- alle Juden werden sußlich, wenn sie moralifiren). Weder Bahusen, noch Mainländer, noch gar Eduard von Hartmann geben eine sichere Sandhabe für die Frage ab, ob der Pessimismus Schopenhauer's, fein entfetter Blick in eine entgöttlichte, bumm, blind, verrückt und fragwürdig gewordene Welt, sein ehrliches Entsetzen . . . nicht nur ein Ausnahme = Fall unter Deutschen, sondern ein deutsches Ereigniß gewesen ift: während alles, was sonst im Vordergrunde steht, unfre tapfre Politik, unfre fröhliche Vaterländerei, welche entschlossen genug alle Dinge auf ein wenig philo= sophisches Princip hin ("Deutschland, Deutschland über Mes") betrachtet, also sub specie speciei, nämlich der deutschen species, mit großer Deutsichkeit das Gegenstheil bezeugt. Nein! die Deutschen von heute sind keine Pessimisten! Und Schopenhauer war Pessimist, nochmals gefagt, als guter Europäer und nicht als Deutscher.

358.

Der Bauernaufstand des Geistes. — Wir Europäer befinden uns im Anblick einer ungeheuren Trümmerwelt, wo einiges noch hoch ragt, wo vieles morsch und unheimlich dasteht, das Meiste aber schon am Boden liegt, malerisch genug — wo gab es je

schönere Ruinen? - und überwachsen mit großem und fleinem Unkraute. Die Kirche ift diese Stadt des Untergangs: wir sehen die religiose Gesellschaft des Christenthums bis in die unterften Fundamente erschüttert, der Glaube an Gott ist umgestürzt, der Glaube an das christlich=astetische Ideal kämpft eben noch seinen letten Rampf. Ein solches lang und gründlich gebautes Werk wie das Christenthum — es war der letzte Römerbau! - fonnte freilich nicht mit Ginem Male zerftört werden; alle Art Erdbeben hat da rütteln, alle Art Geist, die anbohrt, gräbt, nagt, feuchtet, hat da helfen müffen. Aber was das Wunderlichste ist: die, welche sich am meisten darum bemüht haben, das Christenthum zu halten, zu erhalten, sind gerade seine besten Zerstörer geworden, — bie Deutschen. Es scheint, die Deutschen verstehen das Wesen einer Kirche nicht. Sind sie dazu nicht geistig genug? nicht mißtrauisch genug? Der Bau der Kirche ruht jedenfalls auf einer südländischen Freiheit und Freisinnigkeit des Geistes und ebenso auf einem südsländischen Berdachte gegen Natur, Mensch und Geist er ruht auf einer ganz andren Kenntnig bes Menschen, Erfahrung vom Menschen, als der Norven gehabt hat. Die Lutherische Reformation war in ihrer ganzen Breite die Entruftung der Ginfalt gegen etwas "Bielfältiges", um vorsichtig zu reben, ein grobes bieberes Miß= verständniß, an dem viel zu verzeihen ist, — man begriff den Ausdruck einer siegreichen Kirche nicht und sah nur Corruption, man migverftand die vornehme Stepfis, jenen Luxus von Stepfis und Toleranz, welchen fich jede siegreiche selbstgewisse Macht gestattet . . . Man übersieht heute gut genug, wie Luther in allen cardinalen Fragen der Macht verhängnisvoll furz, oberflächlich, unvorsichtig angelegt war, vor Allem als Mann aus dem

Volke, dem alle Erbschaft einer herrschenden Kaste, aller Instinkt für Macht abgieng: so daß sein Werk, sein Wille zur Wiederherstellung jenes Nömer=Werks, ohne daß er es wollte und wußte, nur der Anfang eines Zerstörungswerks wurde. Er dröselte auf, er riß zusammen, mit ehrlichem Ingrimme, wo die alte Spinne am sorgsamsten und längsten gewoben hatte. Er lieferte die heiligen Bücher an Jedermann aus, — damit geriethen fie endlich in die Hände der Philologen, das heißt der Bernichter jeden Glaubens, der auf Büchern ruht. Er zerstörte den Begriff "Kirche", indem er den Glauben an die Inspiration der Concilien wegwarf: denn nur unter der Voraussetzung, daß der inspirirende Geift, der die Rirche gegründet hat, in ihr noch lebe, noch baue, noch fortfahre, sein Haus zu bauen, behält der Begriff "Kirche" Kraft. Er gab dem Priester den Geschlechtsverkehr mit dem Weibe zurück: aber drei Viertel der Ehrsurcht, deren das Volk, vor Allem das Weib aus dem Bolke fähig ist, ruht auf dem Glauben, daß ein Ausnahme= Wensch in diesem Punkte auch in andren Punkten eine Mensch in diesem Punkte auch in andren Punkten eine Außnahme sein wird, — hier gerade hat der Volksglaube an etwas Übermenschliches im Menschen, an das Wunder, an den erlösenden Gott im Menschen, seinen seinsten und verfänglichsten Anwalt. Luther mußte dem Priester, nachdem er ihm das Weib gegeben hatte, die Ohrensbeichte nehmen, das war psychologisch richtig: aber damit war im Grunde der christliche Priester selbst abgeschafft, dessen tiesste Nützlichseit immer die gewesen ist, ein heiliges Ohr, ein verschwiegener Brunnen, ein Grab für Geheinmisse zu sein. "Sedermann sein eigner Priester" — hinter solchen Formeln und ihrer bäurischen Verschlagenheit versteckte sich dei Luther der absgründliche Haß auf den "höheren Menschen" und die

Herrschaft des "höheren Menschen", wie ihn die Kirche concipirt hatte: — er zerschlug ein Ideal, das er nicht zu erreichen wußte, während er die Entartung dieses Ibeals erreichen wußte, während er die Entartung dieses Ibeals zu bekämpsen und zu verabscheuen schien. Thatsächlich stieß er, der unmögliche Mönch, die Herrschaft der homines religiosi von sich; er machte also gerade das selber innerhalb der firchlichen Gesellschafts Drdnung, was er in Hinsicht auf die bürgerliche Ordnung so unduldsam bekämpste, — einen "Bauernausstand" — Was hinterdrein Alles aus seiner Resormation gewachsen ist, Gutes und Schlimmes, und heute ungefähr überrechnet werden kann, — wer wäre wohl naiv genug, Luthern um dieser Folgen willen einfach zu loben oder zu tadeln? Er ist an Allem unschuldig, er wußte nicht was er that. Die Verslachung des europäischen Geistes, namentlich im Norden, seine Vergutmüthigung, wenn man's lieber mit einem moralischen Worte bezeichnet hört, that mit der Lutherischen Resormation einen tüchtigen Schritt vorwärts, es ist kein Zweisel; und ebenso wuchs durch sie deweglichkeit und Unruhe des Geistes, sein Durst nach Unabhängigkeit, sein Glaube an ein Recht Durst nach Unabhängigkeit, sein Glaube an ein Recht auf Freiheit, seine "Natürlichkeit". Will man ihr in letter Hinsicht den Werth zugestehn, das vorbereitet und begünstigt zu haben, was wir heute als "moderne Wissenschaft" verehren, so muß man freilich hinzufügen, daß sie auch an der Entartung des modernen Gelehrten mitschuldig ist, an seinem Mangel an Chrsurcht, Scham und Tiefe, an der ganzen naiven Treuherzigkeit und Biedermännerei in Dingen der Erkenntniß, kurz an jenem Plebejismus des Geistes, der den letzen beiden Iahrhunderten eigenthümlich ist und von dem uns auch der bisherige Pessimismus noch keineswegs erlöst hat, — auch die "modernen Ideen" gehören noch zu diesem

Bauernaufstand des Nordens gegen den fälteren, zweisdeutigeren, mißtrauischeren Geist des Südens, der sich in der christlichen Kirche sein größtes Denkmal gedaut hat. Vergessen wir es zuletzt nicht, was eine Kirche ist, und zwar im Gegensatz zu jedem "Staate": eine Kirche ist vor allem ein Herrschafts-Gebilde, das den geistigeren Menschen den obersten Kang sichert und an die Macht der Geistigkeit soweit glaubt, um sich alle gröberen Gewaltmittel zu verbieten, — damit allein ist die Kirche unter allen Umständen eine vornehmere Institution als der Staat.

### 359.

Die Rache am Geift und andre Sintergründe der Moral. — Die Moral — wo glaubt ihr wohl, daß sie ihre gefährlichsten tückischsten Anwälte hat? . . . Da ist ein mißrathener Mensch, der nicht genug Geist besitzt, um sich dessen szu können, und gerade Bildung genug, um das zu wissen; gelangweilt, überdrüssig, ein Selbstverächter; durch etwas ererbtes Berdmögen leider noch um den letzten Trost betrogen, den "Segen der Arbeit", die Selbstwergessenheit im "Tagewert"; ein Solcher, ber sich seines Daseins im Grunde schämt — vielleicht herbergt er dazu ein paar kleine Lafter — und andrerseits nicht umhin kann, durch Bücher, auf die er kein Recht hat, oder geistigere Gesellschaft, als er verdauen fann, sich immer schlimmer zu verwöhnen und eitel=reizbar zu machen: ein solcher durch und durch vergifteter Mensch - denn Geist wird Gift, Bildung wird Gift, Besitz wird Gift, Einsamkeit wird Gift bei bergeftalt Migrathenen — geräth schließlich in einen habituellen Zuftand der Rache, des Willens zur

Rache . . . was glaubt ihr wohl, daß er nöthig, unbedingt nöthig hat, um sich bei sich selbst den Anschein von lüberlegenheit über geistigere Menschen, um sich die Lust der vollzogenen Rache, wenigstens für seine Einbildung, zu schaffen? Immer die Moralität, darauf darf man wetten, immer die großen Moral-Worte, immer das Bumbum von Gerechtigseit, Weisheit, Heiligkeit, Tugend, immer den Stoicismus der Gebärde (— wie gut verstecht der Stoicismus was einer nicht hat! . .), immer den Mantel des klugen Schweigens, der Leutseligkeit, der Milbe, und wie alle die Idealisten=Mäntel heißen, unter denen die unheilbaren Selbstwerächter, auch die unheilbar Eitlen, herum gehn. Man verstehe mich nicht falsch: aus solchen geborenen Feinden des Geistes falsch: aus solchen geborenen Feinden des Geiftes entsteht mitunter jenes seltene Stück Menschthum, bas vom Volke unter bem Namen bes Heiligen, bes Weisen verehrt wird; aus solchen Menschen kommen jene Unthiere der Moral her, welche Lärm machen, Geschichte machen, — der heilige Augustin gehört zu ihnen. Die Furcht vor dem Geist, die Rache am Geist — oh wie oft wurden diese triebkräftigen Laster schon zur Wurzel von Tugenden! Ia zur Tugend! — Und, unter uns gefragt, selbst jener Philosophen-Anspruch auf Weisheit, der hier und da einmal auf Erden gemacht worden ist, der tollste und unbescheidente aller Auswische — war ber tollste und unbescheidenste aller Ansprüche, — war er nicht immer bisher, in Indien wie in Griechenland, vor Allem ein Versteck? Mitunter vielleicht im Gesichtspunkte der Erziehung, der so viele Lügen heiligt, als zarte Rücksicht auf Werdende, Wachsende, auf Jünger, welche oft durch den Glauben an die Person (durch einen Irrthum) gegen sich selbst vertheidigt werden müssen . . . In den häufigeren Fällen aber ein Versteck des Philosophen, hinter welches er sich aus Ermüdung. Alter, Erfaltung, Verhärtung rettet, als Gefühl vom nahen Ende, als Klugheit jenes Instinkts, den die Thiere vor dem Tode haben, — sie gehen bei Seite, werden still, wählen die Einsamkeit, verkriechen sich in Höhlen, werden weise... Wie? Weisheit ein Versteck des Philosophen vor — dem Geiste?

## 360.

3mei Arten Urfache, die man verwechselt. -Das erscheint mir als einer meiner wesentlichsten Schritte und Fortschritte: ich sernte die Ursache des Handelns unterscheiden von der Ursache des So= und So-Handelns, des In dieser Richtung=, Auf dieses Ziel hin-Handelns. Die erste Art Ursache ist ein Quantum von aufgestauter Kraft, welches darauf wartet, irgendwie, irgendwozu verbraucht zu werden; die zweite Art ist dagegen etwas an dieser Kraft gemessen ganz Unbedeutendes, ein kleiner Zufall zumeift, gemäß dem jenes Quantum sich nunmehr auf Eine und bestimmte Weise "auslöst": das Streichholz im Verhältniß zur Bulvertonne. Unter diefe fleinen Zufälle und Streichhölzer rechne ich alle so= genannten "Zwecke", ebenso die noch viel sogenannteren "Lebensberufe": sie sind relativ beliebig, willfürlich, fast gleichgültig im Verhältniß zu dem ungeheuren Quantum Kraft, welches darnach drängt, wie gesagt, irgendwie aufgebraucht zu werden. Man sieht es gemeinhin anders an: man ist gewohnt, gerade in dem Ziele (Zwecke, Berufe u. f. w.) die treibende Kraft zu fehn, gemäß einem uralten Irrthume, — aber er ist nur die dirigistende Krast, man hat dabei den Steuermann und den Damps verwechselt. Und noch nicht einmal immer den Steuermann, die dirigirende Krast... Ist das "Ziel", der

"Zweck" nicht oft genug nur ein beschönigender Vorwand, eine nachträgliche Selbstverblendung der Eitelkeit, die es nicht Wort haben will, daß das Schiff der Strömung folgt, in die es zufällig gerathen ist? Daß es dorthin "will", weil es dorthin — muß? Daß es wohl eine Richtung hat, aber ganz und gar — keinen Steuernn? — Man bedarf noch einer Kritik des Begriffs "Zweck".

### 361.

Vom Probleme des Schauspielers. — Das Problem des Schauspielers hat mich am längsten beunruhigt; ich war im Ungewissen darüber (und bin es mitunter jett noch), ob man nicht erst von da aus dem gefährlichen Begriff "Künstler" — einem mit unverzeihlicher Gutmüthigkeit bisher behandelten Begriff — beikommen wird. Die Falscheit mit gutem Gewissen; die Lust an der Verstellung als Macht herausdrechend, den sogenannten "Charakter" bei Seite schiebend, überslutsend, mitunter auslöschend; das innere Verlangen in eine Rolle und Maske, in einen Schein hinein; ein Überschuß von Anpassungs-Fähigkeiten aller Art, welche sich nicht mehr im Dienste des nächsten engsten Nutzens zu befriedigen wissen: alles das ist vielleicht nicht nur der Schauspieler an sich? . . . Ein solcher Instinkt wird sich am leichtesten bei Familien des niederen Volks ausgebildet haben, die unter wechselndem Druck und Zwang, in tieser Abhängigkeit ihr Leben durchsehen mußten, welche sich geschmeidig nach ihrer Decke zu strecken, auf neue Umstände immer neu einzurichten, immer wieder anders Umstände immer neu einzurichten, immer wieder anders zu geben und zu stellen hatten, befähigt allmählich, den Mantel nach jedem Winde zu hängen und dadurch sast zum Mantel werdend, als Meister jener einverleibten

und eingefleischten Kunst des ewigen Verstecken-Spielens, das man bei Thieren mimiery nennt: bis zum Schluß dieses ganze von Geschlecht zu Geschlecht aufgespeicherte Vermögen herrisch, unvernünftig, undändig wird, als Instinkt andre Instinkte commandiren lernt und den Schauspieler, den "Künstler" erzeugt (den Possenreißer, Lügenerzähler, Handwurst, Narren, Clown zunächst, auch den classischen Bedienten, den Gil Blas: denn in solchen Then hat man die Vorgeschichte des Künstlers und oft genug sogar des "Genie's"). Auch in höheren gesellschaftlichen Bedingungen erwächst unter ähnlichem Drucke eine ähnliche Art Mensch: nur wird dann meistens der schauspielerische Instinkt durch einen andren Instinkt gerade noch im Zaume gehalten, zum Beispiel bei dem "Diplomaten", — ich würde übrigens glauben, daß es einem guten Diplomaten jederzeit noch freistünde, auch einen guten Bühnen-Schauspieler abzugeben, gesett daß es ihm eben "freistünde". Was aber die Juden betrifft, jenes Volk der Anpassungkunst par excellence, so möchte man in ihnen, diesem Gedankengange nach, von vorn-herein gleichsam eine welthistorische Veranstaltung zur Züchtung von Schauspielern sehn, eine eigentliche Schauspieler-Brutstätte; und in der That ist die Frage reichlich an der Zeit: welcher gute Schauspieler ist heute nicht — Jude? Auch der Jude als geborener Litterat, als der thatsächliche Beherrscher der europäischen Presse, übt diese seine Macht auf Grund seiner schauspielerischen Fähigkeit aus: denn der Litterat ist wesentlich Schauspieler — er spielt nämlich den "Sachkundigen", den "Fachmann". — Endlich die Frauen nach, — müssen sieder die ganze Geschichte der Frauen nach, — müssen sieder die nicht zu allererst und soberst Schauspielerinnen sein? Man höre die Ürzte, welche Frauenzimmer hypnotisit einem guten Diplomaten jederzeit noch freistunde, auch

haben; zulezt, man liebe sie, — man lasse sich von ihnen "hypnotisiren"! Was kommt immer dabei heraus? Daß sie "sich geben", selbst noch, wenn sie — sich geben . . . Das Weib ist so artistisch . . .

### 362.

Unser Glaube an eine Vermännlichung Europa's. — Napoleon verdankt man's (und ganz und gar nicht der französischen Revolution, welche auf "Brüdertichkeit" von Volk zu Volk und allgemeinen blumichten Herzens-Austausch ausgewesen ist), daß sich jetz ein paar kriegerische Jahrhunderte auf einander folgen dürsen, die in der Geschichte nicht ihres Gleichen haben, kurz daß wir in's classische Zeitalter des Kriegs baß wir in's classische Zeitalter des Ariegs getreten sind, des gelehrten und zugleich volksthümlichen Ariegs im größten Maaßstabe (der Mittel, der Besgabungen, der Disciplin), auf den alle kommenden Jahrstausende als auf ein Stück Volkfommenheit mit Neid und Schrsturcht zurücklicken werden: — denn die nationale Bewegung, aus der diese Ariegsschorie herauswächst, ist nur der Gegenschoe gegen Napoleon und wäre ohne Napoleon nicht vorhanden. Ihm also wird man einmal es zurechnen dürsen, daß der Mann in Europa wieder Herr über den Kaufmann und Philister geworden ist; vielleicht sogar über "das Weib", das durch das Christensthum und den schwärmerischen Geist des achtzehnten thum und den schwärmerischen Geist des achtzehnten Jahrhunderts, noch mehr durch die "modernen Ideen" verhätschelt worden ist. Napoleon, der in den modernen Ideen und geradewegs in der Civilisation etwas wie eine persönliche Feindin sah, hat mit dieser Feindschaft sich als einer der größten Fortseher der Nenaissance bewährt: er hat ein ganzes Stück antiken Wesens, das entscheidende

vielleicht, das Stück Granit, wieder heraufgebracht. 11nd wer weiß, ob nicht dies Stück antiken Wesens auch endlich wieder über die nationale Bewegung Herr werden wird und sich im bejahenden Sinne zum Erben und Fortsetzer Napoleon's machen muß: — ber das Eine Europa wollte, wie man weiß, und dies als Herrin der Erde.

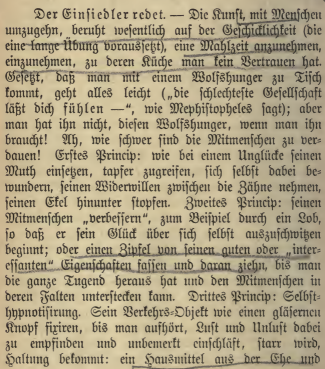
363.

Wie jedes Geschlecht über die Liebe sein Vorurtheil hat. — Bei allem Zugeständnisse, welches ich dem monogamischen Vorurtheile zu machen Willens din, werde ich doch niemals zulassen, daß man dei Mann und Weib von gleichen Nechten in der Liebe rede: diese giebt es nicht. Das macht, Mann und Weib verstehen unter Liebe jeder etwas Anderes, — und es gehört mit unter die Nadingungen der Liebe feit dei kait eine Gehört mit unter die Nadingungen der Liebe feit der gehört mit unter die Bedingungen der Liebe bei beiden Geschlechtern, daß das eine Geschlecht beim andren Geschlechte nicht das gleiche Gesühl, den gleichen Begriff "Liebe" voraussetzt. Was das Weib unter Liebe versteht, ist flar genug: vollkommne Hingabe (nicht nur Hingebung) mit Seele und Leib, ohne jede Rucficht, jeden Vorbehalt, mit Scham und Schrecken vielmehr vor bem Gedanken einer verklaufulirten, an Bedingungen geknüpften Hingabe. In diefer Abwesenheit von Bedingungen ift eben seine Liebe ein Glaube: das Weib hat feinen anderen. — Der Mann, wenn er ein Weib liebt, will von ihm eben diese Liebe, ift folglich für seine Person selbst am entferntesten von der Boraussetzung der weiblichen Liebe; gescht aber, daß es auch Männer geben sollte, denen ihrerseits das Verlangen nach voll= kommner Hingebung nicht fremd ist, nun, so sind das eben — keine Männer. Sin Mann, der liebt wie ein

Weib, wird damit Stlave; ein Weib aber, das liebt wie ein Weib, wird damit ein vollkommneres Weib... Die Leidenschaft des Weibes, in ihrem unbedingten Verzichtleisten auf eigne Rechte, hat gerade zur Voraussschung, daß auf der andren Seite nicht ein gleiches Pathos, ein gleiches Verzichtleisten-Wollen besteht: denn wenn beide aus Liebe auf sich selbst verzichteten, so entstünde daraus — nun, ich weiß nicht was, vielleicht ein leerer Raum? — Das Weib will genommen, aus genommen werden als Resit will gufaehn in den Pacriff cin leerer Raum? — Das Weib will genommen, ansgenommen werden als Besitz, will aufgehn in den Begriff "Besitz", "besessen"; solglich will es einen, der nimmt, der sich nicht selbst giebt und weggiebt, der umgekehrt vielmehr gerade reicher an "sich" gemacht werden soll — durch den Zuwachs an Kraft, Glück, Glaube, als welchen ihm das Weib sich selbst giebt. Das Weib giebt sich weg, der Mann nimmt hinzu — ich denke, über diesen Natur=Gegensatz wird man durch keine socialen Verträge, auch nicht durch den allerbesten Willen zur Gerechtigkeit hinwegkommen: so wünschenswerth es sein mag, daß man das Harte, Schreckliche, Näthselhafte, Unmoralische dieses Antagonismus sich nicht beständig vor Augen stellt. Denn die Liebe, ganz, groß, voll gedacht, ist Natur und als Natur in alle Ewigkeit etwas "Unmoralisches". — Die Treue ist demgemäß in die Liebe des Weibes eingeschlossen, sie solge seiner Liebe entstehn, etwa als Dankbarkeit oder als Idoolynkrasie des Geschmacks und sogenannte Wahls Verwandtschaft, aber sie gehört nicht in's Wesen seiner Liebe, — und zwar so wenig, daß man beinahe mit einigem Nechte von einem natürlichen Widerspiel zwischen Liebe und Treue beim Manne reden dürfte: welche Liebe eben ein Saben-Wollen ift und nicht ein Verzichtleisten

und Weggeben; das Haben-Wollen geht aber jedes Mal mit dem Haben zu Ende . . Thatsächlich ist es der seinere und argwöhnischere Besitzdurst des Mannes, der dies "Haben" sich selten und spät eingesteht, was seine Liebe fortbestehn macht; insofern ist es selbst möglich, daß sie noch nach der Hingebung wächst, — er giebt nicht leicht zu. daß ein Weib für ihn nichts mehr "hinzugeben" hätte.

## 364.



Freundschaft, reichlich erprobt, als unentbehrlich gepriesen, aber wissenschaftlich noch nicht formulirt. Sein populärer Name ist — Geduld.

#### 365.

Der Einsiedler spricht noch einmal. — Auch wir gehn mit "Menschen" um, auch wir ziehn bescheiben das Kleid an, in dem (als das) man uns kennt, achtet, sucht, und begeben uns damit in Gesellschaft, das heißt unter Verkleidete, die es nicht heißen wollen; auch wir machen es wie alle klugen Masken und setzen jeder Neugierde, die nicht unser "Aleid" betrifft, auf eine höfliche Weise den Stuhl vor die Thüre. Es giebt aber auch andre Arten und Aunststücke, um unter Menschen, mit Menschen "umzugehn": zum Beispiel als Gespenst, — was sehr rathsam ist, wenn man sie bald los sein und fürchten machen will. Probe: man greist nach uns und bekommt uns nicht zu sassen. Das erschreckt. Ober: wir kommen durch eine geschlossne Thür. Oder: wenn alle Lichter ausgelöscht sind. Oder: nachdem wir bezuitst ausgelöscht sind. Oder: nachdem wir bezuitst ausgelöscht sind. reits gestorben sind. Letzteres ist das Kunststück der posthumen Menschen par excellence. ("Was denkt ihr auch? - sagte ein Solcher einmal ungeduldig, würden wir diese Fremde, Kälte, Grabesstille um uns auszuhalten Lust haben, diese ganze unterirdische verborgne stumme unentdeckte Einsamkeit, die bei uns Leben heißt und ebensognt Tod heißen könnte, wenn wir nicht wüßten, was aus uns wird, — und daß wir nach dem Tode erst zu unsern Leben kommen und lebendig werden, ah! fehr lebendig! wir posthumen Menschen!" -)

366.

Ungesichts eines gelehrten Buches. - Wir gehören nicht zu benen, die erst zwischen Büchern, auf den Anstoß von Büchern zu Gedanken kommen, unfre Gewohnheit ist, im Freien zu denken, gehend, springend, steigend, tanzend, am liebsten auf einsamen Bergen oder dicht am Meere, da wo selbst die Wege Bergen oder dicht am Weere, da wo selbst die Wege nachdenklich werden. Unste ersten Werthfragen, in Bezug auf Buch, Mensch und Musik, lauten: "kann er gehen? mehr noch, kann er tanzen?"... Wir lesen selten, wir lesen darum nicht schlechter — oh wie rasch errathen wir's, wie einer auf seine Gedanken gekommen ist, ob sißend, vor dem Tintensaß, mit zusammengedrücktem Bauche, den Kopf über das Papier gebeugt: oh wie rasch sind wir auch mit seinem Buche sertig! Das geklemmte Eingeweide verräth sich, darauf darf war wetten ehens wie sich Studenlust Studenderke man wetten, ebenso wie sich Stubenluft, Stubendecke, Stubenenge verräth. — Das waren meine Gefühle, als ich eben ein rechtschaffnes gelehrtes Buch zuschlug, dankbar, sehr dankbar, aber auch erleichtert . . . An dem Buche eines Gelehrten ist fast immer auch etwas Drückendes, Gedrücktes: der "Spezialist" kommt irgendwo zum Vorschein, sein Eifer, sein Ernst, sein Ingrimm, seine Überschätzung des Winkels, in dem er sitzt und spinnt, sein Buckel, + jeder Spezialist hat seinen Buckel. Ein Gelehrten-Buch spiegelt immer auch eine frummgezogne Seele: jedes Handwerk zieht krumm. Man sehe seine Freunde wieder, mit denen man jung war, nachdem sie Besitz von ihrer Wissenschaft ergriffen haben: ach, wie auch immer das Umgekehrte geschehn ist! Ach, wie sie selbst auf immer nunmehr von ihr besetzt und besessen sind! In ihre Ecke eingewachsen

verdrückt bis zur Unkenntlichkeit, unfrei, um ihr Gleichsgewicht gebracht, abgemagert und eckig überall, nur an Einer Stelle außbündig rund, — man ist bewegt und schweigt, wenn man sie so wiedersindet. Jedes Handswerk, gesetzt selbst, daß es einen goldenen Boden hat, hat über sich auch eine bleierne Decke, die auf die Seele drückt und drückt, dis sie wunderlich und krumm gedrückt ist. Daran ist nichts zu ändern. Man glaube ja nicht, daß es möglich sei, um diese Berunstaltung durch irgend welche Künste der Erziehung herumzukommen. Ische Art Meisterschaft zahlt sich theuer auf Erden, wo vielleicht alles sich zu theuer zahlt; man ist Mann seines Fachs um den Preis, auch das Opfer seines Fachs zu sein. Aber ihr wollt es anders haben — "billiger", vor Allem bequemer — nicht wahr, meine Herren Zeitzgenossen? Nun wohlan! Aber da bekommt ihr sofort auch etwas Anderes, nämlich statt des Handwerkers und Meisters den Litteraten, den gewandten "vielgewen= verdrückt bis zur Unkenntlichkeit, unfrei, um ihr Gleichund Meifters den Litteraten, den gewandten "vielgewens beten" Litteraten, dem freilich der Buckel fehlt — jenen abgerechnet, den er vor euch macht, als der Ladendiener des Geistes und "Träger" der Bilbung —, den Litteraten, ber eigentlich nichts ist, aber fast alles "repräsentirt", der den Sachkenner spielt und "vertritt", der es auch in der den Sachkenner spielt und "vertritt", der es auch in aller Bescheidenheit auf sich nimmt, sich an dessen Stelle bezahlt, geehrt, geseiert zu machen. — Nein, meine gelehrten Freunde! Ich segne euch auch noch um eures Buckels willen! Und dafür, daß ihr gleich mir die Litteraten und Bildungs-Schmarotzer verachtet! Und daß ihr nicht mit dem Geiste Handel zu treiben wißt! Und lauter Weinungen habt, die nicht in Geldeswerth auszudrücken sind! Und daß ihr nichts vertretet, was ihr nicht seid! Daß euer einziger Wille ist, Weister eures Handwerks zu werden, in Ehrsucht vor jeder Art

Meisterschaft und Tüchtigkeit, und mit rücksichtelsscster Ablehnung alles Scheinbaren, Halbechten, Aufgeputzten, Virtuosenhaften, Demagogischen, Schauspielerischen in litteris et artibus — alles dessen, was in Hinsicht auf unbedingte Probität von Zucht und Vorschulung sich nicht vor euch ausweisen kann! (Selbst Genie hilft über einen solchen Mangel nicht hinweg, so sehr es auch über ihn hinwegzutäuschen versteht: das begreift man, wenn man einmal unsern begabtesten Malern und Musikern aus der Nähe zugesehn hat, — als welche Alle, saft ausnahmslos, sich durch eine listige Ersindsamkeit von Manieren, von Nothbehelsen, selbst von Principien künstlich und nachträglich den Anschein jener Prodität, jener Solidität von Schulung und Cultur anzueignen wissen, freilich ohne damit sich selbst zu betrügen, ohne damit ihr eignes schlechtes Gewissen dauernd mundtodt zu machen. Denn, ihr wist es doch? alle großen modernen Künstler leiden am schlechten Gewissen.

#### 367.

Wie man zuerst bei Kunstwerken zu untersscheiden hat. — Alles, was gedacht, gedichtet, gemalt, componirt, selbst gedaut und gebildet wird, gehört entweder zur monologischen Kunst oder zur Kunst vor Zeugen. Unter letztere ist auch noch jene scheinbare Monolog=Kunst einzurechnen, welche den Glauben an Gott in sich schließt, die ganze Lyrik des Gebets: denn sür einen Frommen giebt es noch keine Einsamkeit, — diese Ersindung haben erst wir gemacht, wir Gottlosen. Ich kenne keinen tieseren Unterschied der gesammten Optik eines Künstlers als diesen: ob er vom Ange des Zeugen aus nach seinem werdenden Kunstwerke (nach

"sich" —) hinblickt oder aber "die Welt vergessen hat": wie es das Wesentliche jeder monologischen Kunst ist, — sie ruht auf dem Vergessen, sie ist die Musik des Vergessens.

#### 368

Der Chniker rebet. - Meine Einwände gegen die Musik Wagner's sind physiologische Einwände: wozu dieselben erft noch unter aesthetische Formeln verkleiden? Meine "Thatsache" ist, daß ich nicht mehr leicht athme, wenn diese Musik erst auf mich wirkt: daß alsbald mein wenn diese Musik erst auf mich wirkt: daß alsdald mein Fuß gegen sie böse wird und revoltirt — er hat das Bedürsniß nach Takt, Tanz, Marsch, er verlangt von der Musik vorerst die Entzückungen, welche in gutem Gehen, Schreiten, Springen, Tanzen liegen. — Protestirt aber nicht auch mein Magen? mein Hutlauf? mein Eingeweide? Werde ich nicht undermerkt heiser dabei? — Und so frage ich mich: was will eigenklich mein ganzer Leid von der Musik überhaupt? Ich glaube, seine Erleichterung: wie als ob alle animalischen Funktionen durch leichte kühne ausgelassne selbstgewisse Rhythmen beschleunigt werden sollten; wie als ob das eherne, das beschleunigt werden sollten; wie als ob das eherne, das bleierne Leben durch goldene gute zärtliche Harmonien vergoldet werden sollte. Meine Schwermuth will in den Verstecken und Abgründen der Bollkommenheit außeruhn: dazu brauche ich Musik. Was geht mich das Drama an! Was die Krämpfe seiner sittlichen Etstasen, an denen das "Volk" seine Genugthuung hat! Was der ganze Gebärden-Hokuspokus des Schauspielers!... Man erräth, ich din wesentlich antitheatralisch geartet, — aber Wagner war umgekehrt wesentlich Theatermensch und Schauspieler, der begeistertste Wimomane, den es gegeben hat, auch noch als Musiker!... Und, beiläusig gesagt: wenn

es Wagner's Theorie gewesen ist "das Drama ist der Bweck, die Musik ist immer nur dessen Mittel", — seine Praxis dagegen war, von Ansang bis zu Ende, "die Attitüde ist der Zweck, das Drama, auch die Musik ist immer nur ihr Mittel". Die Musik als Mittel zur Versbeutlichung, Verstärkung, Verinnersichung der dramatischen Gebärde und Schauspieler-Sinnenfälligkeit; und das Wagnerische Drama nur eine Gelegenheit zu viesen dramatischen Attitiöben! Er hatte, neben allen anderen Instinkten, die commandirenden Instinkte eines großen Schauspielers, in Allem und Jedem: und, wie gefagt, auch als Musiker. — Dies machte ich einstmals einem rechtschaffnen Wagnerianer flar, mit einiger Mühe; und ich hatte Grunde, noch hinzuzufügen "seien Sie boch ein wenig ehrlicher gegen sich selbst: wir sind ja nicht im Theater! Im Theater ist man nur als Masse ehrlich; ils Einzelner lügt man, belügt man sich. Man läßt sich selbst zu Hause, wenn man in's Theater geht, man verzichtet auf das Recht der eignen Zunge und Wahl, auf seinen Geschmack, selbst auf seine Tapferkeit, wie man sie zwischen den eignen vier Wänden gegen Gott und Mensch hat und übt. In das Theater bringt niemand die seinssten Sinne seiner Kunst mitt, auch der Künstler nicht, der für das Theater arbeitet: da ist man Bolk, Bublifum, Beerde, Weib, Pharifaer, Stimmvieh, Demofrat, Nächster, Mitmensch, da unterliegt noch das persönlichste Gemiffen dem nivellirenden Zauber der "größten Bahl", da wirkt die Dummheit als Lüsternheit und Contagion, da regiert der "Nachbar", da wird man Nachbar . . . " (Ich vergaß zu erzählen, was mir mein aufgeklärter Wagnerianer auf die physiologischen Sinwände entgegnete: "Sie sind also eigentlich nur nicht gesund genug für unsere Musik?" —)

#### 369.

Unser Nebeneinanber. — Müssen wir es uns nicht eingestehn, wir Künstler, daß es eine unheimliche Verschiedenheit in uns giebt, daß unser Geschmack und andrerseits unsre schöpferische Kraft auf eine wunderliche Weise für sich stehn, für sich stehn bleiben und ein Wachsethum für sich haben, — ich will sagen ganz verschiedne Grade und tempi von Alt, Jung, Reif, Mürbe, Faul? So daß zum Beispiel ein Musiter zeitlebens Dinge schaffen könnte, die dem, was sein verwöhntes Zuhörer-Ohr, Buhörer-Berg schätt, schmedt, vorzieht, widersprechen: — er brauchte noch nicht einmal um diesen Widerspruch zu wissen! Man kann, wie eine fast peinlich-regelmäßige Erfahrung zeigt, leicht mit seinem Geschmack über ben Geschmack seiner Kraft hinauswachsen, selbst ohne daß lettere dadurch gelähmt und am Hervorbringen gehindert würde; es kann aber auch etwas Umgekehrtes geschehn, - und dies gerade ist es, worauf ich die Aufmerksamkeit ber Künstler lenken möchte. Ein Beständig-Schaffender, eine "Mutter" von Mensch, im großen Sinne des Wortes, ein Solcher, der von Nichts als von Schwangerschaften und Kindsbetten seines Geistes mehr weiß und hört, der gar keine Zeit hat, sich und sein Werk zu bedenken, zu vergleichen, der auch nicht mehr Willens ist, seinen Geschmack noch zu üben, und ihn einfach vergißt, nämlich stehn, liegen ober fallen läßt, — vielleicht bringt ein Solcher endlich Werke hervor, benen er mit feinem Urtheile längst nicht mehr gewachsen ift: fo bag er über fie und fich Dummheiten fagt, - fagt und benft. Dies scheint mir bei fruchtbaren Künftlern beinahe bas normale Verhältniß - niemand kennt ein Rind schlechter als seine Eltern - und es gilt sogar, um ein ungeheures Beispiel zu nehmen, in Bezug auf die ganze griechische Dichter= und Künstler=Welt: sie hat niemals "gewußt", was sie gethan hat . . .

## 370.

Was ist Romantik? — Man erinnert sich vielleicht, zum Mindesten unter meinen Freunden, daß ich Anfangs mit einigen dicken Frethümern und Übersschätzungen und jedenfalls als Hoffender auf diese moderne Welt losgegangen bin. Ich verstand — wer weiß, auf welche persönlichen Erfahrungen hin? — ben philosophischen Pessimismus des neunzehnten Jahrhunderts, wie als ob er das Symptom von höherer Kraft des Gedankens, von verwegenerer Tapferkeit, von siegreicherer Fülle des Lebens sei, als diese dem achtzehnten Jahrhundert, dem Zeitalter Hume's, Kant's, Condillac's und ber Sensualisten, zu eigen gewesen sind: so bag mir bie tragische Erkenntniß wie der eigentliche Luxus unsver Cultur erschien, als deren kostbarfte, vornehmste, gefähr= lichste Art Verschwendung, aber immerhin, auf Grund ihres Überreichthums, als ihr erlaubter Lugus. Insgleichen deutete ich mir die deutsche Musik zurecht zum Ausdruck einer dionysischen Mächtigkeit der deutschen Seele: in ihr glaubte ich das Erdbeben zu hören, mit dem eine von Alters her aufgestaute Urkraft sich endlich Luft macht — gleichgültig dagegen, ob alles, was sonst Cultur heißt, dabei in's Zittern geräth. Man sieht, ich verkannte damals, sowohl am philosophischen Pessimismus wie an der deutschen Musik, das was ihren eigentlichen Charafter ausmacht — ihre Nomantik. Was ist Romantik? Jede Kunst, jede Philosophie darf als Heils und Hülfsmittel im Dienste des wachsenden, fämpfenden Lebens angesehn werden: sie seten immer

Leiden und Leidende voraus. Aber es giebt zweierlei Leidende, einmal die an der Überfülle des Lebens Leidenden, welche eine dionhsische Kunst wollen und ebenso eine tragische Ansicht und Einsicht in das Leben, — und sodann die an der Verarmung des Lebens Leibenden, die Ruhe, Stille, glattes Meer, Erlösung von sich durch die Kunst und Erkenntniß suchen, oder aber den Rausch, den Krampf, die Betäubung, den Wahnsinn. Dem Doppel=Bedürfnisse ber Letteren entspricht alle Romantik in Künsten und Erkenntnissen, ihnen entsprach (und entspricht) ebenso Schopenhauer als Richard Wagner, um jene berühmtesten und ausdrücklichsten Romantiker zu nennen, welche bamals von mir migverftanden wurden — übrigens nicht zu ihrem Nachtheile, wie man mir in aller Billigkeit zugestehn darf. Der Reichste an Lebensfülle, der dionysische Gott und Mensch, kann sich nicht nur den Anblick des Fürchterlichen und Fragwürdigen gönnen, sondern selbst die fürchterliche That und jeden Luzus von Zerstörung, Zersetzung, Verneinung; bei ihm erscheint das Böse, Unsinnige und Häßliche gleichsam ersaubt, in Folge eines Überschusses von zeugenden, befruchtenden Krästen, welcher aus jeder Wüste noch ein üppiges Fruchtland zu schaffen im Stande ist. Umgekehrt würde der Leidendste, Lebensärmste am meisten die Milde, Friedlichkeit, Güte nöthig haben, im Denken und im Handeln, womöglich einen Gott, der gang eigentlich ein Gott für Kranke, ein "Beiland" wäre; ebenso auch die Logik, die begriffliche Verständlichkeit des Daseins — denn die Logik beruhigt, giebt Vertrauen —, kurz eine gewisse warme furchtabwehrende Enge und Einschließung in optimistische Horizonte. Dergestalt lernte ich allmählich Epikur begreifen, ben Gegensat eines dionufischen Beffimiften, ebenfalls den "Chriften",

der in der That nur eine Art Spikureer und, gleich jenem, wesentlich Romantiker ist, — und mein Blick jenem, wesentlich Komantiter ist, — und mein Blick schärfte sich immer mehr für jene schwierigste und versfänglichste Form des Rückschlusses, in der die meisten Fehler gemacht werden, — des Rückschlusses vom Werk auf den Urheber, von der That auf den Thäter, vom Ideal auf den, der es nöthig hat, von jeder Denkund Werthungsweise auf das dahinter commandirende Bedürfniß. — In Hinsicht auf alle aesthetischen Werthe bediene ich mich jetzt dieser Haup unterscheiden ich sichspferisch geworden?" Van paruherein der Uberkluß schöpferisch geworden?" Van paruherein der Überfluß schöpferisch geworden?" Von vornherein möchte sich eine andre Unterscheidung mehr zu empfehlen scheinen — sie ist bei Weitem augenscheinlicher nämlich das Augenmerk darauf, ob das Berlangen nach Starrmachen, Verewigen, nach Sein die Urfache bes Schaffens ift ober aber das Verlangen nach Zerstörung, nach Wechsel, nach Neuem, nach Zukunft, nach Werden. Aber beibe Arten des Verlangens erweisen sich, tiefer angesehn, noch als zweideutig, und zwar beutbar eben nach jenem vorangestellten und mit Recht, wie mich dünkt, vorgezogenen Schema. Das Berlangen nach Zerftörung, Wechsel, Werben tann ber Ausbruck der übervollen, zukunftsschwangeren Kraft sein (mein terminus ist dafür, wie man weiß, das Wort "dionysisch"), aber es kann auch der Haß des Mißrathenen, Ent-behrenden, Schlechtweggekommenen sein, der zerstört, zerstören muß, weil ihn das Bestehende, ja alles Bestehn, alles Sein selbst emport und aufreizt — man sehe sich, um diesen Affekt zu verstehn, unsre Anarchisten aus der Nähe an. Der Wille zum Verewigen bedarf gleichfalls einer zwiesachen Interpretation. Er kann einmal aus Dankbarkeit und Liebe kommen: — eine Runft

bieses Ursprungs wird immer eine Npotheosenkunst sein, bithyrambisch vielleicht mit Nubens, selig=spöttisch mit Hafis, hell und gütig mit Goethe, und einen Homerischen Licht= und Glorienschein über alle Dinge breitend. Er kann aber auch jener thrannische Wille eines Schwersleibenden, Kämpfenden, Torturirten sein, welcher das Persönlichste, Einzelnste, Engste, die eigentliche Idio-synkrasie seines Leidens noch zum verdindlichen Gesetz und Zwang stempeln möchte und ber an allen Dingen gleichsam Rache nimmt, baburch daß er ihnen sein Bilb, das Bild seiner Tortur, ausdrückt, einzwängt, einbrennt. Letteres ist ber romantische Pessimismus in seiner ausdrucksvollsten Form, sei es als Schopenhauerische Willens-Philosophie, sei es als Wagnerische Musik: — ber Willens-Philosophie, set es als Wagneriche Wcust: — ver romantische Pessimismus, das letzte große Ereignis im Schicksal unsver Cultur. (Daß es noch einen ganz anderen Pessimismus geben könne, einen classischen — diese Ahnung und Vision gehört zu mir, als unablöslich von mir, als mein proprium und ipsissimum: nur daß meinen Ohren das Wort "classisch" widersteht, es ist bei Weitem zu abgebraucht, zu rund und unkenntlich geworden. Ich nenne jenen Pessimismus der Zukunft — denn er fommt! ich febe ibn fommen! - ben bionyfischen Peffimismus.)

#### 371.

Wir Unverständlichen. — Haben wir uns je barüber beklagt, mißverstanden, verkannt, verwechselt, verleumdet, verhört und überhört zu werden? Eben das ist unser Loos — oh für lange noch! sagen wir, um bescheiden zu sein, bis 1901 — es ist auch unser Auszzeichnung; wir würden uns selbst nicht genug in Ehren

halten, wenn wir's anders wünschten. Man verwechselt uns — das macht, wir selbst wachsen, wir wechseln fort-während, wir stoßen alte Rinden ab, wir häuten uns mit jedem Frühjahre noch, wir werden immer junger, zukunftiger, höher, ftarter, wir treiben unfre Burgeln immer mächtiger in die Tiefe — in's Böse —, während wir zugleich den Himmel immer liebevoller, immer breiter umarmen und sein Licht immer durstiger mit allen unsren Zweigen und Blättern in uns hineinsaugen. Wir wachsen wie Bäume — bas ist schwer zu verstehen, wie alles Leben! — nicht an Einer Stelle, sondern überall, nicht in Einer Richtung, sondern ebenso hinauf, hinaus wie hinein und hinunter, — unfre Kraft treibt zugleich in Stamm, Asten und Wurzeln, es steht uns gar nicht mehr frei, irgend etwas einzeln zu thun, irgend etwas Einzelnes noch zu sein . . . So ist es unser Loos, wie gesagt; wir wachsen in die Sohe; und gesetzt es ware selbst unser Verhängniß — benn wir wohnen ben Bligen immer näher! — wohlan, wir halten es darum nicht weniger in Ehren, es bleibt das, was wir nicht theilen, nicht mittheilen wollen, das Verhängniß der Söhe, unfer Verhängniß . . .

#### 372.

Warum wir keine Idealisten sind. — Ehemals hatten die Philosophen Furcht vor den Sinnen: haben wir — diese Furcht vielleicht allzusehr verlernt? Wir sind heute allesammt Sensualisten, wir Gegenwärtigen und Zukünftigen in der Philosophie, nicht der Theorie nach, aber der Praxis, der Praktik . . . Iene hingegen meinten, durch die Sinne aus ihrer Welt, dem kalten Reiche der "Ideen", auf ein gefährliches südlicheres Giland weggelockt

zu werben: woselbst, wie sie fürchteten, ihre Philosophen-Tugenden wie Schnee in der Sonne wegschmelzen würden. "Bachs in den Ohren" war damals beinahe Bedingung des Philosophirens; ein ächter Philosoph hörte das Leben nicht mehr, insosen Leben Musit ist, er leugnete die Musit des Lebens, — es ist ein alter Philosophen-Mberglaube, daß alle Musit Sirenen-Musit ist. — Nun möchten wir heute geneigt sein, gerade umgekehrt zu urtheilen (was an sich noch eben so salsen umgekehrt zu urtheilen (was an sich noch eben so salsen, ein allen anämischen Anscheine und nicht einmal trotz diesem Anscheine, — sie sehren immer vom "Blute" des Philosophen, sie zehrten immer sinne Sinne aus, ja, wenn man uns glauben will, auch sein "Serz". Diese alten Philosophen waren herzlos: Philosophiren war immer eine Art Bam-phrismus. Fühlt ihr nicht an solchen Gestalten, wie noch der Spinoza's, etwas tief Anigmatisches und Unheim-liches? Seht ihr das Schauspiel nicht, das sich hier abspielt, das beständige Blässer-werden —, die immer idealischer ausgelegte Entsinnlichung? Uhnt ihr nicht im Hintergrunde irgend eine lange verborgene Blut-aussaugerin, welche mit den Sinnen ihren Ansang macht und zuletz Knochen und Geslapper übrig behält, übrig läßt? — ich meine Kategorien, Formeln, Worte (denn, man vergede mir, das was von Spinoza übrig blieb, amor intellectualis dei, ist ein Geslapper, nichts mehr! was ist amor, was deus, wenn ihnen jeder Tropsen Blut sent bisher etwas wie Krantseit, wo er nicht, wie im Falle Plato's, die Borsicht einer überreichen und gesähr-lichen Gesundheit, die Furcht vor übermächtigen Sinnen, die Klugheit eines klugen Sokratisers war. —

Vielleicht sind wir Mobernen nur nicht gesund genug, um Plato's Idealismus nöthig zu haben? Und wir fürchten die Sinne nicht, weil — —

# 373.

"Bissenschaft" als Vorurtheil. — Es folgt aus ben Gesetzen der Rangordnung, daß Gelehrte, insosern sie dem geistigen Mittelstande zugehören, die eigentlichen großen Probleme und Fragezeichen gar nicht in Sicht bekommen dürsen; zudem reicht ihr Muth und ebenso ihr Blick nicht bis dahin, — vor Allem, ihr Bedürsniß, das sie zu Forschern macht, ihr inneres Vorausnehmen und Wünschen, es möchte so und so beschaffen sein, ihr Fürchten und Hoffen kommt zu bald schon zur Ruhe, zur Bestiedigung. Was zum Beispiel den pedantischen Engländer Herbert Spencer auf seine Weise schwärmen macht und einen Hoffnungs-Strich, eine Horizont-Linie der Wünschdbarkeit ziehen heißt, jene endliche Versöhnung von "Egoismus und Altruismus", von der er sabelt, das macht Unsereinem beinahe Efel: — eine Menschheit mit macht Unsereinem beinahe Efel: — eine Menschheit mit solchen Spencer'schen Perspektiven als letzten Perspektiven scheinen uns der Verachtung, der Vernichtung werth! Aber schon daß etwas als höchste Hosfnung von ihm empsunden werden muß, was anderen blos als widersliche Möglichkeit gilt und gelten darf, ist ein Fragezeichen, welches Spencer nicht vorauszusehn vermocht hätte... Ebenso steht es mit jenem Glauben, mit dem sich jetzt so viele materialistische Natursorscher zusrieden geben, dem Glauben an eine Welt, welche im menschlichen Verteben ihr Mariekant Denken, in menschlichen Werthbegriffen ihr Aquivalent und Maaß haben soll, an eine "Welt der Wahrheit", der man mit Hülfe unsver viereckigen kleinen Menschenvernunft lettgültig beizukommen vermöchte — wie? wollen

wir uns wirklich bergestalt das Dasein zu einer Rechen-knechts-Uebung und Stubenhockerei für Mathematiker herabwürdigen lassen? Man soll es vor Allem nicht seines vielbeutigen Charakters entkleiden wollen: das fordert der gute Geschmack, meine Herren, der Geschmack der Ehrsurcht vor Allem, was über euren Horizont geht! Daß allein eine Welt-Interpretation im Rechte sei, bei der ihr zu Rechte besteht, bei der wissenschaftlich in eurem Sinne (- ihr meint eigentlich mechanistisch?) geforscht und fortgearbeitet werden kann, eine solche, die Zählen, Rechnen, Wägen, Sehn und Greifen und nichts weiter zuläßt, das ist eine Plumpheit und Naivetät, gesett daß es keine Geisteskrankheit, kein Idiotismus ist. Wäre es umgekehrt nicht recht wahrscheinlich, daß sich gerade das Oberflächlichste und Äußerslichste vom Dasein — sein Scheinbarstes, seine Haut und Versinnlichung — am ersten fassen ließe? vielleicht sogar allein fassen ließe? Gine "wissenschaftliche" Weltschterpretation, wie ihr sie versteht, könnte folglich immer noch eine der dümmsten, das heißt sinnärmsten aller möglichen Welt-Interpretationen sein: dies den Herrn Mechanikern in's Ohr und Gewissen gesagt, die heute gern unter die Philosophen laufen und durchaus vermeinen, Mechanik sei die Lehre von den ersten und letzen Gesetzen, auf denen wie auf einem Grundstocke geforscht und fortgearbeitet werden kann, eine solche, letten Gesetzen, auf benen wie auf einem Grundstocke alles Dasein aufgebaut sein musse. Aber eine efsentiell mechanische Welt wäre eine essentiell sinnlose Welt! Geset, man schätzte den Werth einer Musik darnach ab, wie viel von ihr gezählt, berechnet, in Formeln gebracht werden könne, — wie absurd wäre eine solche "wissenschaftliche" Abschätzung der Musik! Was hätte man von ihr begriffen, verstanden, erkannt! Nichts, geradezu nichts von dem, was eigentlich an ihr "Wussk" ist! . . .

#### 374.

Unfer neues "Unendliches". - Wie weit ber perspektivische Charakter des Daseins reicht ober gar ob es irgend einen andren Charakter noch hat, ob nicht ein Dasein ohne Auslegung, ohne "Sinn" eben zum "Unsinn" wird, ob, andrerseits, nicht alles Dasein effentiell ein auslegendes Dasein ift - bas fann, wie billig, auch durch die fleißigste und peinlich=gewissenhafteste Analysis und Selbstprüfung des Intellekts nicht ausgemacht werden: da der menschliche Intellekt bei dieser Analysis nicht umhin kann, sich selbst unter seinen perspektivischen Formen zu sehn und nur in ihnen zu fehn. Wir können nicht um unfre Ede sehn: es ist eine hoffnungslose Neugierde, wissen zu wollen, was es noch für andre Arten Intellett und Perspettive geben konnte: jum Beispiel ob irgend welche Besen die Zeit zurück ober abwechselnd vorwärts und rückwärts empfinden können (womit eine andre Richtung des Lebens und ein andrer (womit eine andre Richtung des Lebens und ein andrer Begriff von Ursache und Wirkung gegeben wäre). Aber ich denke, wir sind heute zum mindesten serne von der lächerlichen Undescheidenheit, von unsrer Ecke aus zu dekretiren, daß man nur von dieser Ecke aus Perspektiven haben dürfe. Die Welt ist uns vielmehr noch einmal "unendlich" geworden: insofern wir die Möglichsteit nicht abweisen können, daß sie unendliche Interspretationen in sich schließt. Noch einmal faßt uns der große Schauder: — aber wer hätte wohl Lust, dieses Ungeheure von unbekannter Welt nach alter Weise sofort wieder zu vergöttlichen? Und etwa das Un= bekannte fürderhin als "den Unbekannten" anzubeten? Ach es sind zu viele ungöttliche Möglichkeiten ber Interpretation mit in dieses Unbekannte eingerechnet, zu

viel Teufelei, Dummheit, Narrheit der Interpretation, — unfre eigne menschliche, allzumenschliche selbst, die wir kennen . . .

#### 375.

Warum wir Epikureer scheinen. - Wir find vorsichtig, wir modernen Menschen, gegen setzte Überzeugungen; unser Mißtrauen liegt auf der Lauer gegen die Bezauberungen und Gewissens-Überlistungen, welche in jedem starken Glauben, jedem unbedingten Sa und Nein liegen: wie erklärt sich das? Bielleicht, daß man darin zu einem guten Theil die Behutsamkeit des "gebrannten Kindes", des enttäuschten Idealisten sehn darf, zu einem andern und bessern Theile aber auch die frohlockende Neugierde eines ehemaligen Eckenstehers, der durch seine Ede in Berzweiflung gebracht worden ist und nunmehr im Gegensatz ber Ede schwelgt und schwärmt, im Unbegrenzten, im "Freien an sich". Damit bilbet sich ein nahezu epikurischer Erkenntniß-Hang aus, welcher den Fragezeichen scharafter der Dinge nicht leichten Kaufs fahren lassen will; insgleichen ein Widerwille gegen die großen Moral Worte und Schärden, ein Geschmack, der alle plumpen vierschrötigen Gegensätze ablehnt und sich seiner Übung in Vorbehalten mit Stolz bewußt ist. Denn das macht unsern Stolz aus, dieses leichte Zügel-Straffziehn bei unsern vorwarts stürmenden Drange nach Gewißheit, diese Selbstbeherrschung bes Reiters auf seinen wildesten Ritten: nach wie vor nämlich haben wir tolle feurige Thiere unter uns, und wenn wir zögern, so ift es am wenigsten wohl die Gefahr, die uns zögern macht . . .

376.

Unste langsamen Zeiten. — So empfinden alle Künstler und Menschen der "Werke", die mütterliche Art Mensch: immer glauben sie, bei jedem Abschnitte ihres Lebens — den ein Werk jedesmal abschneidet —, schon am Ziele selbst zu sein, immer würden sie den Tod geduldig entgegen nehmen, mit dem Gefühl: "dazu sind wir reif". Dies ist nicht der Ausdruck der Ermüdung — vielmehr der einer gewissen herbstlichen Sonnigkeit und Milde, welche jedes Mal das Werk selbst, das Keifgewordensein eines Werks, dei seinem Urheber hintersläßt. Da verlangsamt sich das tempo des Lebens und wird dick und honigklüssig — bis zu langen Fermaten, bis zum Glauben an die lange Fermate. . .

#### 377.

Wir Heimatlosen. — Es sehlt unter den Europäern von Heute nicht an solchen, die ein Recht haben, sich in einem abhebenden und ehrenden Sinne Heimatslose zu nennen, — ihnen gerade sei meine geheime Weischeit und gaya scienza ausdrücklich an's Herz gelegt! Denn ihr Loos ist hart, ihre Hoffnung ungewiß, es ist ein Kunststück, ihnen einen Trost zu erfinden, — aber was hilft es! Wir Kinder der Zukunst, wie vermöchten wir in diesem Heute zu Hause zu sein! Wir sind allen Ibealen abgünstig, auf welche hin einer sich sogar in dieser zerbrechlichen zerbrochnen Uebergangszeit noch heimisch sühlen könnte; was aber deren "Kealitäten" betrifft, so glauben wir nicht daran, daß sie Dauer haben. Das Sis, das heute noch trägt, ist schon sehr dünn geworden: der Thauwind weht, wir selbst, wir Heimatlosen,

find etwas, das Eis und andre allzudünne "Realitäten" aufbricht . . . Wir "conserviren" nichts, wir wollen auch in keine Vergangenheit zurück, wir sind durchaus nicht "liberal", wir arbeiten nicht für den "Fortschritt", wir brauchen unser Ohr nicht erst gegen die Zukunsts-Sirenen des Marktes zu verstopfen — das, was sie singen, "gleiche Rechte", "freie Gesellschaft", "keine Herrn mehr und keine Knechte", das lockt uns nicht! — wir halten es schlechtersdings nicht für wünschenswerth, daß das Reich der Gerechtigkeit und Eintracht auf Erden gegründet werde (weil es unter allen Umständen das Reich der tiessten Ums an Allen, die gleich uns die Gesahr, den Krieg, das Abenteuer lieben, die sich nicht abfinden, einfangen, versöhnen und verschneiden lassen, wir rechnen uns selbst unter die Eroberer, wir denken über die Nothwendigkeit neuer Ordnungen nach, auch einer neuen Sklaverei neuer Ordnungen nach, auch einer neuen Stlaverei — benn zu jeder Verstärkung und Erhöhung des Thypus "Mensch" gehört auch eine neue Art Verstlavung hinzu — nicht wahr? mit Alledem müssen wir schlecht in einem Zeitalter zu Hause sein, welches die Ehre in Anspruch zu nehmen liebt, das menschlichste, milbeste, rechtlichste Zeitalter zu heißen, das die Sonne bisher gesehen hat? Schlimm genug, daß wir gerade bei diesen schönen Worten um so häßlichere Hintergedanken haben! Daß wir darin nur den Ausdruck — auch die Maskerade ber tiefen Schwächung, der Ermüdung, des Alters, der absinkenden Kraft sehen! Was kann uns daran gelegen sein, mit was für Flittern ein Kranker seine Schwäche ausputk! Mag er sie als seine Tugend zur Schau tragen — es unterliegt ja keinem Zweisel, daß die Schwäche mild, ach so mild, so rechtlich, so unoffensiv, so "menschslich" macht! — Die "Religion des Witleidens", zu der

man und überreden möchte, - oh wir kennen die hyfterischen Männlein und Weiblein genug, welche heute gerade diese Religion zum Schleier und Aufput nöthig haben! Wir sind keine Humanitarier; wir würden uns nie zu erlauben wagen, von unfrer "Liebe zur Menschheit" zu reden — dazu ist Unsereins nicht Schauspieler genug! Oder nicht Saint-Simonist genug, nicht Franzose genug! Man muß schon mit einem gallischen Übermaaß ero= tischer Reizbarkeit und verliebter Ungeduld behastet sein, um sich in ehrlicher Weise sogar noch der Menschheit mit seiner Brunst zu nähern . . . Der Menschheit! Gab es je noch ein scheußlicheres altes Weib unter allen alten Weibern? (—es müßte denn etwa "die Wahrheit" sein: eine Frage für Philosophen). Nein, wir lieben die Mensch-heit nicht; andererseits sind wir aber auch lange nicht "deutsch" genug, wie heute das Wort "deutsch" gäng und gäbe ist, um dem Nationalismus und dem Nassenhaß das Wort zu reden, um an der nationalen Herzensträte und Blutvergiftung Freude haben zu können, derenthalben sich jett in Europa Bolt gegen Bolt wie mit Quarantanen abgrenzt, absperrt. Dazu sind wir zu unbefangen, zu boshaft, zu verwöhnt, auch zu gut unterrichtet, zu "gereist": wir ziehen es bei Weitem vor, auf Bergen zu leben, abseits, "unzeitgemäß", in vergangnen oder kommenden Jahrhunderten, nur damit wir uns die stille Wuth ersparen, zu der wir uns verurtheilt wüßten als Augenzeugen einer Politik, die den deutschen Geist öde macht, indem sie ihn eitel macht, und kleine Politik außerdem ist: — hat sie nicht nöthig, damit ihre eigene Schöpfung nicht soson wieder auseinander fällt, sie zwischen zwei Todhasse zu pflanzen? muß sie nicht die Verewigung der Kleinstaaterei Europa's wollen? . . . Wir Heimatlosen, wir find ber Raffe und Abkunft nach zu vielfach und

gemischt, als "moderne Menschen", und folglich wenig versucht, an jener verlognen Rassen-Selbstbewunderung und Unzucht theilzunehmen, welche sich heute in Deutschsland als Zeichen deutscher Gesinnung zur Schau trägt und die dei dem Volke des "historischen Sinns" zwiesach falsch und unanständig anmuthet. Wir sind, mit Einem Worte — und es soll unser Chrenwort sein! — gute Europäer, die Erben Europa's, die reichen, überhäuften, aber auch überreich verpflichteten Erben von Jahrtausenden des europäischen Geistes: als solche auch dem Christen= bes europäischen Geistes: als solche auch dem Christenthum entwachsen und abhold, und gerade, weil wir aus ihm gewachsen sind, weil unste Vorsahren Christen von rücksichtsloser Rechtschaffenheit des Christenthums waren, die ihrem Glauben willig Gut und Blut, Stand und Vatersland zum Opfer gebracht haben. Wir — thun desgleichen. Wosür doch? Für unsern Unglauben? Für jede Art Unglauben? Nein, das wist ihr besser, meine Freunde! Das verborgne Ja in euch ist stärker als alle Nein's und Vielleicht's, an denen ihr mit eurer Zeit frank seid; und wenn ihr aus Meer müßt, ihr Auswanderer, so zwingt dazu auch euch — ein Glaube! . . .

# 378.

"Und werden wieder hell". — Wir Freigebigen und Reichen des Geistes, die wir gleich offnen Brunnen an der Straße stehn und es niemandem wehren mögen, daß er aus uns schöpft: wir wissen uns seider nicht zu wehren, wo wir es möchten, wir können durch Nichts verhindern, daß man uns trübt, finster macht, — daß die Zeit, in der wir seben, ihr "Zeitlichstes", daß deren schmutzige Vögel ihren Unrath, die Anaben ihren Krimsekrams und erschöpfte, an uns ausruhende Wandrer ihr

fleines und großes Elend in uns werfen. Aber wir werden es machen, wie wir es immer gemacht haben: wir nehmen, was man auch in uns wirft, hinab in unfre Tiefe — benn wir sind tief, wir vergessen nicht — und werden wieder hell . . .

## 379.

Zwischenrede bes Narren. - Das ift fein Misanthrop, der dies Buch geschrieben hat: der Menschenhaß bezahlt sich heute zu theuer. Um zu hassen, wie man ehemals den Menschen gehaßt hat, timonisch, im Ganzen, ohne Abzug, aus vollem Herzen, aus der ganzen Liebe des Hasses - bazu mußte man auf's Berachten Berzicht leisten: — und wie viel feine Freude, wie viel Geduld, wie viel Gütigkeit selbst verdanken wir gerade unfrem Berachten! Zubem sind wir damit die "Aus-erwählten Gottes": das seine Berachten ist unser Geschmack und Vorrecht, unfre Kunst, unfre Tugend vielleicht, wir Modernsten unter den Modernen! . . . Der Haß bagegen stellt gleich, stellt gegenüber, im Haß ist Ehre, endlich: im Haß ist Furcht, ein großer guter Theil Furcht. Wir Furchtlosen aber, wir geistigeren Menschen dieses Zeitalters, wir kennen unsern Vortheil gut genug, um gerade als die Geistigeren in Hinsicht auf diese Zeit ohne Furcht zu leben. Man wird uns schwerlich köpfen, einsperren, verbannen; man wird nicht einwell unfra Michael unfra Michael unfra einmal unfre Bücher verbieten und verbrennen. Das Beitalter liebt den Geist, es liebt uns und hat uns nöthig, selbst wenn wir es ihm zu verstehn geben müßten, daß wir in der Verachtung Künftler sind; daß uns jeder Umgang mit Menschen einen leichten Schauber macht; daß wir mit aller unfrer Milde, Geduld, Menschenfrundlichkeit, Höflichkeit unfre Nase nicht überreden können, von

ihrem Vorurtheile abzustehn, welches sie gegen die Nähe eines Menschen hat; daß wir die Natur lieben, je weniger menschlich es in ihr zugeht, und die Kunst, wenn sie die Flucht des Künstlers vor dem Menschen oder der Spott des Künstlers über den Menschen oder der Spott des Künstlers über sich selber ist...

#### 380.

"Der Wanderer" rebet. — Um unfrer europäischen Moralität einmal aus der Ferne ansichtig zu werden, um sie an anderen, früheren ober kommenden, Moralitäten zu messen, bazu muß man es machen, wie es ein Wanderer macht, der wissen will, wie hoch die Thurme einer Stadt find: bazu verläßt er die Stadt. "Gedanken über moralische Vorurtheile", falls fie nicht Borurtheile über Vorurtheile sein sollen, setzen eine Stellung außerhalb ber Moral voraus, irgend ein Jenseits von Gut und Bofe, zu bem man fteigen, flettern, fliegen muß, — und, im gegebnen Falle, jedenfalls ein Jenseits von unfrem Gut und Bofe, eine Freiheit von allem "Europa", letteres als eine Summe von comman= direnden Werthurtheilen verstanden, welche uns in Fleisch und Blut übergegangen sind. Daß man gerade bort= hinaus, borthinauf will, ift vielleicht eine kleine Tollheit, ein absonderliches unvernünftiges "bu mußt" — benn auch wir Erkennenden haben unfre Idiosynkrafien bes "unfreien Willens" —: bie Frage ist, ob man wirklich borthinauf kann. Dies mag an vielfachen Bedingungen hängen; in der Hauptsache ist es die Frage darnach, wie leicht ober wie schwer wir sind, das Problem unsrer "spezifischen Schwere". Man muß sehr leicht sein, um feinen Willen zur Erkenntnig bis in eine folche

Ferne und gleichsam über seine Zeit hinaus zu treiben, um sich zum Überblick über Sahrtausende Augen zu schaffen und noch dazu reinen Himmel in diesen Augen! Man muß sich von Vielem losgebunden haben, was gerade und Europäer von Heute drückt, hemmt, niederhält, schwer macht. Der Mensch eines solchen Senseits, der die obersten Werthmaaße seiner Zeit selbst in Sicht bekommen will, hat dazu vorerst nöthig, diese Zeit in sich selbst zu "überwinden" — es ist die Probe seiner Kraft — und solglich nicht nur seine Zeit, sondern auch seinen bisherigen Widerwillen und Widerspruch gegen diese Zeit, sein Leiden an dieser Zeit, seine Zeit lungemäßheit, seine Romantit...

# 381.

Bur Frage ber Verständlichkeit. — Man will nicht nur verstanden werden, wenn man schreibt, sondern ebenso gewiß auch nicht verstanden werden. Es ist noch ganz und gar kein Einwand gegen ein Buch, wenn irgend jemand es unverständlich findet: vielleicht gehörte eben bies zur Absicht seines Schreibers, - er wollte nicht von "irgend jemand" verstanden werden. Jeder vornehmere Geift und Geschmack wählt sich, wenn er sich mittheilen will, auch seine Zuhörer; indem er sie wählt, zieht er zugleich gegen "die Anderen" seine Schranken. Alle feineren Gesetze eines Stils haben ba ihren Ursprung: sie halten zugleich ferne, sie schaffen Diftang, fie verbieten "ben Gingang", das Berftändniß, wie gesagt, — während sie benen die Ohren aufmachen, die uns mit den Ohren verwandt sind. Und daß ich es unter uns sage und in meinem Falle, — ich will mich weder durch meine Unwissenheit, noch durch die Munterfeit meines Temperaments verhindern laffen, euch verständlich zu sein, meine Freunde: durch die Munterkeit nicht, wie sehr sie auch mich zwingt, einer Sache geschwind beizukommen, um ihr überhaupt beizukommen. Denn ich halte es mit tiesen Problemen wie mit einem kalten Bade — schnell hinein, schnell hinaus. Daß man damit nicht in die Tiese, nicht ties genug hinunter komme, ist der Aberglaube der Wasserscheuen, der Feinde des kalten Wassers; sie reden ohne Ersahrung. Oh! die große Kälte macht geschwind! — Und nebenbei gefragt: bleibt wirklich eine Sache dadurch allein schon unverstanden und unerkannt, daß sie nur im Fluge berührt, angeblickt, angeblitzt wird? Muß man durchaus erst auf ihr fest sitzen? auf ihr wie auf einem Ei gebrütet haben? Diu noctuque incubando, wie Newton gebrütet haben? Diu noctuque incubando, wie Newton von sich selbst sagte? Zum Mindesten giebt es Wahrsheiten von einer besonderen Scheu und Kiţlichseit, deren man nicht anders habhaft wird als plöglich, — die man überraschen oder lassen muß . . . Endlich hat meine Kürze noch einen andren Werth: innerhalb solcher Fragen, wie sie mich beschäftigen, muß ich vieles kurz sagen, damit es noch kürzer gehört wird. Man hat nämlich als Immoralist zu verhüten, daß man die Unschuld verdirbt, ich meine die Csel und die alten Jungsern beiderlei Geschlechts, die nichts vom Leben haben als ihre Unschuld; mehr noch, meine Schriften sollen sie begeistern, erheben, zur Tugend ermuthigen. sollen sie begeistern, erheben, zur Tugend ermuthigen. Ich wüßte nichts auf Erben, was lustiger wäre als begeisterte alte Esel zu sehn und Jungfern, welche durch bie sugen Gefühle ber Tugend erregt werben: und "das habe ich gesehn" — also sprach Zarathustra. So viel in Absicht ber Kurze; schlimmer steht es mit meiner Unwissenheit, beren ich selbst vor mir selber fein Sehl habe. Es giebt Stunden, wo ich mich ihrer schäme;

freilich ebenfalls Stunden, wo ich mich dieser Scham schäme. Bielleicht sind wir Philosophen allesammt heute zum Wissen schlimm gestellt: Die Wissenschaft wächst, die Gelehrtesten von uns sind nahe daran zu entdecken, daß sie zu wenig wissen. Aber schlimmer wäre es immer noch, wenn es anders stünde, - wenn wir zu viel wüßten; unfre Aufgabe ist und bleibt zuerft, uns nicht selber zu verwechseln. Wir sind etwas Anderes als Gelehrte: obwohl es nicht zu umgehn ist, daß wir auch, unter Anderem, gelehrt find. Wir haben andre Bedürfnisse, ein andres Wachsthum, eine andre Berdauung: wir brauchen mehr, wir brauchen auch weniger. Wie viel ein Geift zu seiner Ernährung nöthig hat, dafür giebt es keine Formel; ist aber sein Geschmack auf Unabhängigkeit gerichtet, auf schnelles Kommen und Gehn, auf Wanderung, auf Abenteuer vielleicht, denen nur die Geschwindesten gewachsen sind, so lebt er lieber frei mit schmaler Kost als unfrei und gestopft. Nicht Fett, sondern die größte Geschmeidigkeit und Rraft ift bas, was ein guter Tänzer von seiner Nahrung will, und ich wüßte nicht, was der Geift eines Philosophen mehr zu sein wünschte, als ein guter Tänzer. Der Tanz nämlich ist sein Ideal, auch seine Kunst, zuletzt auch seine einzige Frommigkeit, sein "Gottesbienft". . .

#### 382.

Die große Gesundheit. — Wir Neuen, Namenslosen, Schlechtverständlichen, wir Frühgeburten einer noch unbewiesenen Zukunft — wir bedürfen zu einem neuen Zwecke auch eines neuen Mittels, nämlich einer neuen Gesundheit, einer stärkeren gewitzteren zäheren verwegneren lustigeren, als alle Gesundheiten bisher

waren. Wessen Seele darnach dürstet, den ganzen Umsang der bisherigen Werthe und Wünschbarkeiten erlebt und alle Küsten dieses idealischen "Mittelmeers" umschifft zu haben, wer aus den Abenteuern der eigensten Ersahrung wissen will, wie es einem Eroberer und Entdecker des haben, wer aus den Abenteuern der eigensten Ersahrung wissen will, wie es einem Eroberer und Entdecker des Ideals zu Muthe ist, insgleichen einem Künstler, einem Heiligen, einem Geschzeber, einem Weisen, einem Geschrten, einem Frommen, einem Wahrsager, einem Göttlich-Abseitigen alten Stils: der hat dazu zuallererst Eins nöthig, die große Gesundheit — eine solche, welche man nicht nur hat, sondern auch beständig noch erwirdt und erwerben muß, weil man sie immer wieder preiszgiebt, preisgeben muß!... Und nun, nachdem wir lange dergestalt unterwegs waren, wir Argonauten des Ideals, muthiger vielleicht als klug ist, und ost genug schiffbrüchig und zu Schaden gesommen, aber wie gesagt gesünder, als man es uns erlauben möchte, gesäptlichgesund, immer wieder gesund, — will es uns scheinen, als ob wir, zum Lohn dafür, ein noch unentdecktes Land vor uns haben, dessen Grenzen noch niemand abgesehn hat, ein Isnseits aller bisherigen Länder und Winkel des Ideals, eine Welt so überreich an Schönem, Fremdem, Fragwürdigem, Furchtbarem und Göttlichem, daß unsper Neugierde ebensowost wie unser Besitzurst außer sich gerathen sind — ach, daß wir nunmehr durch Nichts mehr zu ersättigen sind! Wie tönnten wir uns, nach solchen Ausblicken und mit einem solchen Heißhunger in Gewissen und Wissen lassen lassen würdigsten Zielen und Henschlich, daß wir seinen würdigsten Zielen und Hossfnungen nur mit einem solch ausereich erhaltenen Ernste zusehn und vielleicht nicht einmal mehr zusehn. Ein andres Ideal läust vor uns her, ein wunderliches,

versucherisches, gefahrenreiches Ideal, zu dem wir niemanden überreden möchten, weil wir niemandem so leicht das Recht darauf zugestehn: das Ideal eines Geistes, das Recht darauf zugestehn: das Iveal eines Geistes, der naiv, das heißt ungewollt und aus überströmender Fülle und Mächtigkeit mit Allem spielt, was bisher heilig, gut, unberührbar, göttlich hieß; für den das Höchste, woran das Volk billigerweise sein Werthmaaß hat, bereits so viel wie Gesahr, Versall, Erniedrigung oder, mindestens, wie Erholung, Blindheit, zeitweiliges Selbstvergessen besteuten würde; das Ibeal eines menschlich-übermenschlichen Wohlseins und Wohlwollens, das oft genug unmenschlicherscheinen wird, zum Beispiel wenn es sich neben den ganzen bisherigen Erden-Ernst, neben alle Art Feierlichsteit in Gebärde, Wort, Klang, Blick, Moral und Aufgabe wie deren leibhasteste unsreiwillige Parodie hinstellt—und mit dem, trotzalledem, vielleicht der große Ernst erst anhebt, das eigentliche Fragezeichen erst gesetzt wird, das Schickal der Seele sich wendet, der Zeiger rückt, die Tragodie beginnt . . .

## 383.

Epilog. — Aber indem ich zum Schluß dieses düstere Fragezeichen langsam, langsam hinmale und eben noch Willens bin, meinen Lesern die Tugenden des rechten Lesens — oh was für vergessene und unbekannte Tugenden! — in's Gedächtniß zu rusen, begegnet mir's, daß um mich das boshafteste, munterste, kodlogste Lachen laut wird: die Geister meines Buches selber fallen über mich her, ziehn mich an den Ohren und rusen mich zur Ordnung. "Wir halten es nicht mehr aus — rusen sie mir zu —; fort, fort mit dieser rabenschwarzen Musik. Ist es nicht rings heller Vormittag um und? Und grüner

weicher Grund und Rasen, das Königreich des Tanzes? Gab es je eine beffere Stunde, um frohlich zu fein? Wer fingt uns ein Lieb, ein Bormittagslieb, fo fonnig, fo leicht, so flügge, daß es die Grillen nicht verscheucht, - bag es die Grillen vielmehr einlädt, mit zu singen, mit zu tangen? Und lieber noch einen einfältigen baurischen Dubelsack als solche geheimnisvolle Laute, solche Untenrufe, Grabesstimmen und Murmelthierpfiffe, mit benen Sie uns in Ihrer Wildniß bisher regalirt haben, mein herr Einsiedler und Zukunftsmusikant! Rein! Nicht solche Töne! Sondern laßt uns angenehmere anstimmen und freudenvollere!" - Befällt es euch fo. meine ungebuldigen Freunde? Wohlan! Wer wäre euch nicht gern zu Willen? Mein Dubelfack wartet schon, meine Kehle auch — sie mag ein wenig rauh klingen, nehmt fürlieb! dafür sind wir im Gebirge. Aber was ihr zu hören bekommt, ift wenigstens neu; und wenn ihr's nicht versteht, wenn ihr den Sänger migversteht, was liegt baran! Das ist nun einmal "bes Sängers Fluch". Um so beutlicher konnt ihr seine Musik und Beise hören, um so beffer auch nach feiner Pfeife - tangen. Wollt ihr das? . . .



Anhang:

Lieber des Prinzen Bogelfrei.



# Un Goethe.

Das Unvergängliche Ist nur bein Gleichniß! Gott, der Verfängliche, Ist Dichter-Erschleichniß

Welt=Nad, das rollende, Streift Ziel auf Ziel: Noth — nennt's der Grollende, Der Narr nennt's — Spiel . . .

Welt-Spiel, das herrische, Mischt Sein und Schein: — Das Ewig-Närrische Mischt uns — hinein! . . .

# Dichters Berufung.

Als ich jüngst, mich zu erquicken, Unter bunklen Bäumen saß, Hört' ich ticken, leise ticken, Zierlich, wie nach Takt und Maaß. Böse wurd' ich, zog Gesichter, — Endlich aber gab ich nach, Bis ich gar, gleich einem Dichter, Selber mit im Tiktak sprach. Wie mir so im Verse-Machen Silb' um Silb' ihr Hopfa sprang, Wußt' ich plötzlich lachen, lachen Eine Viertelstunde lang. Du ein Dichter? Du ein Dichter? Steht's mit deinem Kopf so schlecht? — "Ja, mein Herr, Sie sind ein Dichter" Uchselzuckt der Bogel Specht.

Wessen harr' ich hier im Busche? Wem doch laur' ich Käuber aus? Ist's ein Spruch? Ein Bild? Im Husche Sitt mein Reim ihm hintendraus. Was nur schlüpft und hüpft, gleich sticht der Dichter sich's zum Vers zurecht. — "Ja, mein Herr, Sie sind ein Dichter" Uchselzuckt der Vogel Specht.

Reime, mein' ich, sind wie Pfeile? Wie das zappelt, zittert, springt, Wenn der Pfeil in edle Theile Des Lacerten=Leibchens dringt! Ach, ihr sterbt dran, arme Wichter, Oder taumelt wie bezecht! — "Ja, mein Herr, Sie sind ein Dichter" Achselzuckt der Bogel Specht.

Schiefe Sprüchlein voller Eile, Trunkne Wörtlein, wie sich's drängt! Bis ihr Alle, Zeil' an Zeile, An der Tiktak-Kette hängt. Und es giebt grausam Gelichter, Das dies — freut? Sind Dichter — schlecht? — "Ja, mein Herr, Sie sind ein Dichter" Achselzuckt ber Bogel Specht.

Höhnst du, Bogel? Willst du scherzen? Steht's mit meinem Kopf schon schlimm, Schlimmer stünd's mit meinem Herzen? Fürchte, fürchte meinen Grimm! — Doch der Dichter — Reime flicht er Selbst im Grimm noch schlecht und recht. — "Ja, mein Herr, Sie sind ein Dichter" Uchselzuckt der Bogel Specht.

#### Im Süben.

So häng' ich benn auf krummem Aste Und schaukle meine Mübigkeit. Ein Bogel lub mich her zu Gaste, Ein Bogelnest ist's, drin ich raste. Wo bin ich doch? Ach, weit! Ach, weit!

Das weiße Meer liegt eingeschlafen, Und purpurn steht ein Segel drauf. Fels, Feigenbäume, Thurm und Hafen, Idhlle rings, Geblök von Schafen, — Unschuld des Südens, nimm mich auf!

Nur Schritt für Schritt — das ist kein Leben, Stets Bein vor Bein macht deutsch und schwer Ich hieß den Wind mich auswärts heben, Ich lernte mit den Bögeln schweben, — Nach Süden flog ich über's Meer.

Bernunft! Berbrießliches Geschäfte! Das bringt uns allzubald an's Ziel! Im Fliegen lernt' ich, was mich äffte, — Schon fühl' ich Muth und Blut und Säfte Zu neuem Leben, neuem Spiel . . .

Einsam zu benken nenn' ich weise, Doch einsam singen — wäre dumm! So hört ein Lied zu eurem Preise Und setzt euch still um mich im Kreise, Ihr schlimmen Bögelchen, herum!

So jung, so falsch, so umgetrieben Scheint ganz ihr mir gemacht zum Lieben Und jedem schönen Zeitvertreib? Im Norden — ich gesteh's mit Zaudern — Liebt' ich ein Weibchen, alt zum Schaudern: "Die Wahrheit" hieß dies alte Weib . . .

Die fromme Beppa.

So lang noch hübsch mein Leibchen Lohnt's sich schon, fromm zu sein. Man weiß, Gott liebt die Weibchen, Die hübschen obendrein. Er wird's dem armen Mönchlein Gewißlich gern verzeihn, Daß er, gleich manchem Mönchlein, So gern will bei mir sein.

Kein grauer Kirchenvater! Nein, jung noch und oft roth, Oft trotz dem grausten Kater Boll Eifersucht und Noth. Ich liebe nicht die Greise, Er liebt die Alten nicht: Wie wunderlich und weise Hat Gott dies eingericht!

Die Kirche weiß zu leben, Sie prüft Herz und Gesicht. Stets will sie mir vergeben, — Ja, wer vergiebt mir nicht! Man lispelt mit dem Mündchen, Man knizt und geht hinaus, Und mit dem neuen Sündchen Löscht man das alte aus.

Gelobt sei Gott auf Erben, Der hübsche Mädchen liebt Und derlei Herzbeschwerden Sich selber gern vergiebt. So lang noch hübsch mein Leibchen, Lohnt sich's schon fromm zu sein: Als altes Wackelweibchen Wag mich der Teusel frein!

Der geheimnisvolle Rachen.

Gestern Nachts, als alles schlief, Kaum der Wind mit ungewissen Seufzern durch die Gassen lief, Gab mir Ruhe nicht das Kissen, Noch der Wohn, noch, was soust tief Schlasen macht, — ein gut Gewissen. Endlich schlug ich mir den Schlaf Aus dem Sinn und lief zum Strande. Mondhell war's und mild, — ich traf Mann und Kahn auf warmem Sande, Schläfrig beide, Hirt und Schaf: — Schläfrig stieß der Kahn vom Lande.

Eine Stunde, leicht auch zwei, Ober war's ein Jahr? — da sanken Plöglich mir Sinn und Gedanken In ein ew'ges Ginerlei, Und ein Abgrund ohne Schranken That sich aus: — da war's vorbei!

— Morgen fam: auf schwarzen Tiesen Steht ein Kahn und ruht und ruht . . . Was geschah? so ries's, so riesen Hundert bald: was gab es? Blut? — — Nichts geschah! Wir schliesen, schliesen Alle — ach, so gut! so gut!

Liebeserklärung (bei der aber ber Dichter in eine Grube fiel --).

Oh Wunder! Fliegt er noch? Er steigt empor, und seine Flügel ruhn? Was hebt und trägt ihn doch? Was ist ihm Ziel und Zug und Zügel nun?

Gleich Stern und Ewigkeit Lebt er in Höhn jest, die das Leben flieht, Mitscidig selbst dem Neid —: Und hoch flog, wer ihn auch nur schweben sieht! Oh Vogel Albatroß! Zur Höhe treibt's mit ew'gem Triebe mich. Ich dachte dein: da floß Mir Thrän' um Thräne, — ja, ich liebe dich!

Lieb

eines theokritischen Ziegenhirten. Da lieg' ich, krank im Gedärm, — Mich fressen die Wanzen. Und drüben noch Licht und Lärm! Ich hör's, sie tanzen . .

Sie wollte um diese Stund' Zu mir sich schleichen. Ich warte wie ein Hund, — Es kommt kein Zeichen.

Das Kreuz, als sie's versprach? Wie konnte sie lügen? — Ober läuft sie jedem nach, Wie meine Ziegen?

Woher ihr seibner Rock? — Ah, meine Stolze? Es wohnt noch mancher Bock An diesem Holze?

— Wie kraus und giftig macht Verliebtes Warten! So wächst bei schwüler Nacht Vistpilz im Garten. Die Liebe zehrt an mir Gleich sieben Übeln, — Nichts mag ich essen schier. Lebt wohl, ihr Zwicheln!

Der Mond gieng schon in's Meer, Müb sind alle Sterne, Grau kommt der Tag daher, — Ich stürbe gerne.

"Diesen ungewissen Seelen". Diesen ungewissen Seelen Bin ich grimmig gram. All ihr Ehren ist ein Quälen, All ihr Lob ist Selbstverdruß und Scham.

Daß ich nicht an ihrem Stricke Ziehe durch die Zeit, Dafür grüßt mich ihrer Blicke Giftig-süßer hoffnungsloser Neid.

Möchten sie mir herzhaft fluchen Und die Nase drehn! Dieser Augen hülfloß Suchen Soll bei mir auf ewig irre gehn.

Narr in Verzweiflung. Ach! Was ich schrieb auf Tisch und Wand Mit Narrenherz und Narrenhand, Das sollte Tisch und Wand mir zieren? . . . Doch ihr sagt: "Narrenhände schmieren, — Und Tisch und Wand soll man purgiren, Bis auch die letzte Spur verschwand!"

Erlaubt! Ich lege Hand mit an —, Ich lernte Schwamm und Besen führen, As Kritiker, als Wassermann.

Doch, wenn die Arbeit abgethan, Säh' gern ich euch, ihr Überweisen, Wit Weisheit Tisch und Wand besch.....

Rimus remedium. Dber: Wie franke Dichter fich troften.

Aus beinem Munde, Du speichelflüssige Here Zeit, Tropft langsam Stund' auf Stunde. Umsonst, daß all mein Ekel schreit: "Fluch, Fluch dem Schlunde Der Ewigkeit!"

Welt — ist von Erz: Ein glühender Stier, — der hört kein Schrein. Mit fliegenden Dolchen schreibt der Schmerz Mir in's Gebein:

"Welt hat fein Herz, Und Dummheit wär's, ihr gram drum sein!"

Gieß alle Mohne, Gieß, Fieber! Gift mir in's Gehirn! Zu lang schon prüfst du mir Hand und Stirn. Was frägst du? Was? "Zu welchem — Lohne?" — Ha! Fluch der Dirn' Und ihrem Hohne! Nein! Komm zurück! Draußen ist's kalt, ich höre regnen — Ich sollte dir zärtlicher begegnen? — Nimm! Hier ist Gold: wie glänzt das Stück! — Dich heißen "Glück"? Dich, Fieber, segnen? —

Die Thür springt auf! Der Regen sprüht nach meinem Bette! Bind löscht das Licht, — Unheil in Hauf'! — Wer jett nicht hundert Reime hätte. Ich wette, wette, Der gienge drauf!

#### "Mein Glückl"

Die Tauben von San Marco seh' ich wieder:
Still ist der Plat, Bormittag ruht darauf.
In sanster Kühle schick' ich müßig Lieder
Gleich Taubenschwärmen in das Blau hinauf —
Und locke sie zurück,
Noch einen Reim zu hängen in's Gefieder
— mein Glück! Mein Glück!

Du stilles Himmels-Dach, blau-licht, von Seibe, Wie schwebst du schirmend ob des bunten Bau's, Den ich — was sag ich? — liebe, fürchte, neide... Die Seele wahrlich tränk' ich gern ihm aus! Gäb' ich sie je zurück? — Nein, still davon, du Augen-Wunderweide! — mein Glück! Mein Glück! Du strenger Thurm, mit welchem Löwendrange Stiegst du empor hier, siegreich, sonder Müh! Du überklingst den Plat mit tiesem Klange —: Französisch, wärst du sein accent aigu?

Blieb' ich gleich dir zurück, Ich wüßte, aus welch seidenweichem Zwange . . .

- mein Glück! Mein Glück!

Fort, fort, Musik! Laß erst die Schatten bunkeln Und wachsen bis zur braunen lauen Nacht! Zum Tone ist's zu früh am Tag, noch funkeln Die Gold-Zieraten nicht in Rosen-Pracht,

Noch blieb viel Tag zurück, Viel Tag für Dichten, Schleichen, Einsam=Munkeln

- mein Glück! Mein Glück!

## Nach neuen Meeren.

Dorthin — will ich; und ich trauc Mir fortan und meinem Griff. Offen liegt das Meer, in's Blaue Treibt mein Genueser Schiff.

Alles glänzt mir nen und neuer, Mittag schläft auf Raum und Zeit —: Nur dein Auge — ungeheuer Blickt mich's an, Unendlichkeit!

#### Sil3=Maria.

Hier saß ich, wartend, wartend, — boch auf Nichts, Jenseits von Gut und Böse, bald bes Lichts

Genichend, bald bes Schattens, ganz nur Spiel, Ganz See, ganz Mittag, ganz Zeit ohne Ziel.

Da, plößlich, Freundin! wurde Eins zu Zwei — — Und Zarathustra gieng an mir vorbei . . .

An den Mistral. Ein Tanzlied.

Mistral-Wind, du Wolfen-Jäger, Trübsal-Mörder, Himmels-Feger, Brausender, wie lieb' ich dich! Sind wir Zwei nicht Eines Schooßes Erstlingsgabe, Eines Looses Vorbestimmte ewiglich?

Hier auf glatten Felsenwegen Lauf' ich tanzend dir entgegen, Tanzend, wie du pfeifst und singst: Der du ohne Schiff und Ruder Ms der Freiheit freister Bruder über wilde Mecre springst.

Kaum erwacht, hört' ich bein Rufen, Stürmte zu ben Felsenstusen, Hin zur gelben Wand am Meer. Heil! Da kamst du schon gleich hellen Diamant'nen Stromesschnellen Sieghaft von den Bergen her.

Auf den ebnen Himmels-Tennen Sah ich deine Rosse rennen, Sah den Wagen, der dich trägt, Sah die Hand dir selber zücken, Wenn sie auf der Rosse Rücken Blipesgleich die Geißel schlägt, —

Sah dich aus dem Wagen springen, Schneller dich hinadzuschwingen, Sah dich wie zum Pfeil verfürzt Senfrecht in die Tiefe stoßen, — Wie ein Goldstrahl durch die Rosen Erster Morgenröthen stürzt.

Tanze nun auf tausend Rücken, Wellen=Rücken, Wellen=Tücken — Heil, wer neue Tänze schafft! Tanzen wir in tausend Weisen, Frei — sei unsre Kunst geheißen, Fröhlich — unsre Wissenschaft!

Raffen wir von jeder Blume Eine Blüthe uns zum Ruhme Und zwei Blätter noch zum Krauz! Tanzen wir gleich Troubadouren Zwischen Heiligen und Huren, Zwischen Gott und Welt den Tanz!

Wer nicht tanzen kann mit Winden, Wer sich wickeln muß mit Vinden, Angebunden, Krüppel-Greis, Wer da gleicht den Heuchel-Hänsen, Ehren-Tölpeln, Tugend-Gänsen, Fort aus unsrem Paradeis!

Wirbeln wir den Staub der Straßen Allen Kranken in die Nasen.

Scheuchen wir die Kranken-Brut! Lösen wir die ganze Küste Bon dem Odem dürrer Brüste, Von den Augen ohne Muth!

Jagen wir die Himmels-Trüber, Welten-Schwärzer, Wolken-Schieber, Hellen wir das Himmelreich! Braufen wir . . . oh aller freien Geister Geist, mit dir zu Zweien Braust mein Glück dem Sturme gleich. —

— Und daß ewig das Gedächtniß Solchen Glücks, nimm sein Vermächtniß, Nimm ben Kranz hier mit hinauf! Wirf ihn höher, ferner, weiter, Stürm' empor die Himmelsleiter, Häng' ihn — an den Sternen auf!

## Dichtungen

(1869 - 1888)



Widmungs=Verse 1869—1878.



## Bur homer=Rede.

In Basel steh' ich unverzagt, Doch einsam da — Gott sei's geklagt. Und schrei' ich laut: Homer! Homer!" So macht das jedermann Beschwer. Zur Kirche geht man und nach Haus Und lacht den lauten Schreier aus.

Jest kümmr' ich mich nicht mehr darum Das allerschönste Publikum Hört mein Homerisches Geschrei Und ist geduldig still dabei. Zum Lohn für diesen Überschwank Bon Güte hier gedruckten Dank! Bu "Menschliches Allzumenschliches".

1.

Seit dies Buch mir erwuchs, qualt Sehnsucht mich und Beschämung,

Bis solch Gewächs dir einst reicher und schöner erblüht. Jett schon kost' ich des Glücks, daß ich dem Größeren nachgeh',

Wenn er des goldnen Ertrags eigener Ernten sich frent.

2.

Ist von Sorrento's Duft Nichts hängen blieben? Ist Alles wilde, kühle Bergnatur? Kaum herbstlich sonnenwarm und ohne Lieben? So ist ein Theil von mir im Buche nur: Den bessern Theil, ihn bring' ich zum Altar Für sie, die Freundin, Mutter, Arzt mir war.

3.

Freundin! Der sich vermaß, dich dem Glauben an's Kreuz zu entreißen, Schickt dir dies Buch: doch er selbst macht vor dem Buche ein Kreuz. Gedichte 1871—1888.

#### Mtotto.

Lieber und Sinnspruche.

Takt als Anfang, Reim als Endung, Und als Seele stets Wusik: Solch ein göttliches Gequiek Nennt man Lied. Mit kürzrer Wendung, Lied heißt: "Worte als Musik".

Sinnspruch hat ein neu Gebiet: Er kann spotten, schwärmen, springen, Niemals kann der Sinnspruch singen; Sinnspruch heißt: "Sinn ohne Lied". ——

Darf ich euch von Beidem bringen?

Lieder. (1871—1888.)



### Un die Melancholie.

Berarge mir es nicht, Melancholie, Daß ich die Feder, dich zu preisen, spitze Und, preisend dich, den Kopf gebeugt zum Knie, Einsiedlerisch auf einem Baumstumpf sitze. So sahst du oft mich, gestern noch zumal, In heißer Sonne morgendlichem Strahle: Begehrlich schrie der Geier in das Thal, Er träumt' vom todten Aas auf todtem Pfahle.

Du irrtest, wüster Bogel, ob ich gleich So mumienhaft auf meinem Kloze ruhte! Du sahst das Auge nicht, das wonnenreich Noch hin und her rollt, stolz und hochgemuthe. Und wenn es nicht zu deinen Höhen schlich, Erstorben für die fernsten Wolkenwellen, So sank es um so tieser, um in sich Des Daseins Abgrund blizend aufzuhellen.

So saß ich oft in tieser Wüstenei, Unschön gekrümmt, gleich opfernden Barbaren, Und deiner eingedenk, Melancholei, Ein Büßer, ob in jugendlichen Jahren! So sitzend freut' ich mich des Geier-Flugs, Des Donnerlaufs der rollenden Lawinen, Du sprachst zu mir, unfähig Menschentrugs, Wahrhaftig, doch mit schrecklich strengen Wienen. Du herbe Göttin wilder Felsnatur, Du Freundin liebst es, nah mir zu erscheinen; Du zeigst mir drohend dann des Geiers Spur Und der Lawine Lust, mich zu verneinen. Kings athmet zähnesletschend Mordgelüst: Qualvolle Gier, sich Leben zu erzwingen! Verführerisch auf starrem Felsgerüst Sehnt sich die Blume dort nach Schmetterlingen.

Dies Alles bin ich — schaubernd fühl' ich's nach — Berführter Schmetterling, einsame Blume, Der Geier und der jähe Eisesbach, Des Sturmes Stöhnen — Alles dir zum Kuhme, Du grimme Göttin, der ich tief gebückt, Den Kopf am Knie, ein schaurig Loblied ächze, Nur dir zum Ruhme, daß ich unverrückt Nach Leben, Leben, Leben lechze!

Berarge mir es, böse Gottheit, nicht, Daß ich mit Reimen zierlich dich umflechte. Der zittert, dem du nahst, ein Schreckgesicht, Der zuckt, dem du sie reichst, die böse Rechte. Und zitternd stammle ich hier Lied auf Lied, Und zucke auf in rhythmischem Gestalten: Die Tinte sleußt, die spise Feder sprüht — Nun Göttin, Göttin laß mich — laß mich schalten! Rach einem nächtlichen Bewitter.

Heute hängft du dich als Nebelhülle, Trübe Göttin, um mein Fenfter hin. Schaurig weht der bleichen Flocken Fülle, Schaurig tönt der volle Bach darin.

Ach! du hast bei jähem Blitzeleuchten, Bei des Donners ungezähmtem Laut, Bei des Thales Dampf den giftefeuchten Todestrank, du Zauberin, gebraut!

Schaubernd hörte ich um Mitternächten Deiner Stimme Luft= und Wehgeheul, Sah der Augen Blinken, sah der Rechten Schneidig hingezückten Donnerkeil.

Und so tratst du an mein ödes Bette Bollgerüstet, waffengleißend hin, Schlugst an's Fenster mir mit erzner Kette, Sprachst zu mir: "Nun höre, was ich bin!

"Bin die große, ew'ge Amazone, Nimmer weiblich, taubenhaft und weich, Kämpferin mit Mannes-Haß und Hohne, Siegerin und Tigerin zugleich!

Rings zu Leichen tret' ich, was ich trete, Fackeln schleudert meiner Augen Grimm, Gifte denkt mein Hirn — nun knice! Bete! Ober modre Wurm! Fresicht, verglimm!"

# hunnen ber Freundschaft. (Zwei Bruchstüde.)

1.

Freundschaft, Göttin, höre gnädig das Lied, Das wir jest fingen der Freundschaft! Wohin auch blickt das Auge der Freunde, übervoll vom Glücke der Freundschaft: hülfreich nahe uns Morgenroth im Blick und ewiger Jugend treues Pfand in der heil'gen Nechten.

2.

Morgen ist vorbei, und Mittag senget heißen Blicks das Haupt; lasset uns in Lauben sitzen und der Freundschaft Lieder singen, die des Lebens Frühroth war: Abendroth wird sie uns sein . . .

#### Der Wanderer.

Es geht ein Wandrer durch die Nacht Mit gutem Schritt; Und krummes Thal und lange Höhn — Er nimmt sie mit. Die Nacht ist schön — Er schreitet zu und steht nicht still, Weiß nicht, wohin sein Weg noch will.

Da fingt ein Bogel durch die Nacht: "Ach Bogel, was hast du gemacht! Was hemmst du meinen Sinn und Fuß Und gießest süßen Herz-Berdruß In's Ohr mir, daß ich stehen muß Und lauschen muß — — Was lockst du mich mit Ton und Gruß?"

Der gute Vogel schweigt und spricht: "Nein, Wandrer, nein! Dich sock' ich nicht Mit dem Getön — Ein Weischen sock' ich von den Höhn — Was geht's dich an? Allein ist mir die Nacht nicht schön — Was geht's dich an? Denn du sollst gehn Und ninmer, nimmer stille stehn! Was stehst du noch? Was that mein Flötensied dir an, Du Wandersmann?"

Der gute Bogel schwieg und sann: "Was that mein Flötenlied ihm an? Was steht er noch? — Der arme, arme Wandersmann!"

#### Um Gletscher.

Um Mittag, wenn zuerst Der Sommer in's Gebirge fteigt, Der Knabe mit den müben, heißen Augen: Da spricht er auch, Doch sehen wir sein Sprechen nur. Sein Athem quillt, wie eines Kranken Athem quillt In Fieber=Nacht. Es geben Eisgebirg und Tann und Quell Ihm Antwort auch, Doch sehen wir die Antwort nur. Denn schneller springt vom Fels herab Der Sturzbach wie zum Gruß Und steht, als weiße Saule zitternb, Sehnsüchtig da. Und dunkler noch und treuer blickt die Tanne. Alls sonst sie blickt. Und zwischen Gis und tobtem Graugestein Bricht plöglich Leuchten aus -Solch Leuchten sah ich schon: das deutet mir's. --

Auch tobten Mannes Auge Wird wohl noch Ein Mal licht, Wenn harmvoll ihn sein Kind Umschlingt und hält und füßt: Noch Ein Mal quillt da wohl zurück Des Lichtes Flamme, glühend spricht Das tobte Auge: "Kind! Uch Kind, du weißt, ich liebe dich!"—

Und glühend redet Mes — Cisgebirg Und Bach und Tann —

Mit Blicken hier das selbe Wort: "Wir lieben dich! Ach Kind, du weißt, wir lieben, lieben dich!"

Und er, Der Knabe mit den müden, heißen Augen, Er füßt sie harmvoll, Indrünst'ger stets, Und will nicht gehn; Er bläst sein Wort wie Schleier nur Bon seinem Mund, Sein schlimmes Wort: "Wein Gruß ist Abschied, Wein Kommen Gehen, Ich sterbe jung."

Da horcht es rings Und athmet kaum: Kein Bogel singt. Da überläuft Es schaudernd, wie Ein Glizern, das Gebirg. Da denkt es rings — Und schweigt —

Um Mittag war's, Um Mittag, wenn zuerst Der Sommer in's Gebirge steigt, Der Knabe mit den müden, heißen Augen.

### Der Berbit.

Dies ist der Herbst: der — bricht dir noch das Herz! Fliege sort! sliege sort! — Die Sonne schleicht zum Berg Und steigt und steigt Und ruht bei jedem Schritt.

Was ward die Welt so welt! Auf müd gespannten Fäden spielt Der Wind sein Lied. Die Hoffnung floh — Er klagt ihr nach.

Dies ist der Herbst: der — bricht dir noch das Herz! Fliege fort! fliege sort! Oh Frucht des Baums, Du zitterst, fällst? Welch ein Geheimniß lehrte dich Die Nacht, Daß eisger Schauder deine Wange, Die Purpur-Wange deckt? —

Du schweigst, antwortest nicht? Wer redet noch? — —

Dies ist der Herbst: der — bricht dir noch das Herz! Fliege fort! sliege fort! — "Ich bin nicht schön — so spricht die Sternenblume —, Doch Menschen lieb' ich Und Menschen tröst' ich — Sie sollen jett noch Blumen sehn, Nach mir sich bücken Ach! und mich brechen — In ihrem Auge glänzet dann Erinn'rung auf, Erinnerung an Schöneres als ich: — — ich seh's, ich seh's — und sterbe so." —

Dies ist der Herbst: der — bricht dir noch das Herz! Fliege fort! sliege fort!

## Campo santo di Staglieno.

Oh Mädchen, das dem Lamme Das zarte Fellchen fraut, Dem beides, Licht und Flamme, Aus beiden Augen schaut, Du lieblich Ding zum Scherzen, Du Liebling weit und nah, So fromm, so mild von Herzen, Amorosissima!

Was riß so früh die Kette? Wer hat dein Herz betrübt? Und liebtest du, wer hätte Dich nicht genug gesiebt? — Du schweigst — doch sind die Thränen Den milben Augen nah: — Du schwiegst — und starbst vor Sehnen, Amorosissima? Die fleine Brigg, genannt "bas Engelchen".

Engelchen: so nennt man mich — Jett ein Schiff, bereinst ein Mädchen, Ach, noch immer sehr ein Mädchen! Denn es dreht um Liebe sich Stets mein feines Steuerrädchen.

Engelchen: so nennt man mich — Bin geschmückt mit hundert Fähnchen, Und das schönste Kapitänchen Bläht an meinem Steuer sich, Us das hundertserste Fähnchen.

Engelchen: so nennt man mich — Überallhin, wo ein Flämmchen Für mich glüht, lauf' ich, ein Lämmchen, Meinen Weg sehnsüchtiglich: Immer war ich solch ein Lämmchen.

Engelchen: so nennt man mich — Glaubt ihr wohl, daß wie ein Hündchen Bell'n ich kann und daß mein Mündchen Dampf und Feuer wirft um sich? Ach, des Teufels ist mein Mindchen!

Engelchen: so nennt man mich — Sprach ein bitterböses Wörtchen Einst, daß schnell zum letten Örtchen Mein Geliebtester entwich: Ja, er starb an diesem Wörtchen! Engelchen: so nennt man mich — Kaum gehört, sprang ich vom Klippchen In den Grund und brach ein Rippchen, Daß die liebe Seele wich: Ja, sie wich durch dieses Rippchen!

Engelchen: so nennt man mich — Meine Seele, wie ein Kätzchen, That eins, zwei, drei, vier, fünf Sätzchen, Schwang dann in dies Schifschen sich — Ja, sie hat geschwinde Tätzchen.

Engelchen: so nennt man mich — Jetzt ein Schiff, bereinst ein Mädchen Ach, noch immer sehr ein Mädchen! Denn es dreht um Liebe sich Stets mein seines Steuerrädchen. Mädden=Lied.

Gestern, Mädchen, ward ich weise, Gestern ward ich siebzehn Jahr: — Und dem gräulichsten der Greise Gleich' ich nun — doch nicht auf's Haar!

Gestern kam mir ein Gedanke — Ein Gedanke? Spott und Hohn! Kam euch jemals ein Gedanke? Ein Gefühlchen eher schon!

Selten, daß ein Weib zu denken Wagt, denn alte Weisheit spricht: "Folgen soll das Weib, nicht lenken; Denkt sie, nun, dann folgt sie nicht."

Was sie noch sagt, glaubt' ich nimmer; Wie ein Floh, so springt's, so sticht's! "Selten denkt das Frauenzimmer, Denkt es aber, taugt es nichts!"

Alter hergebrachter Weisheit Weine schönste Reverenz! Hört jetzt meiner neuen Weisheit Allerneuste Quintessenz!

Geftern sprach's in mir, wie's immer In mir sprach — nun hört mich an: "Schöner ist das Frauenzimmer, Interessanter ist — der Mann!"

### "Pia, caritatevole, amorosissima."

Dich lieb' ich, Gräbergrotte! Dich, Marmor-Lügnerei! Ihr macht zum frei'sten Spotte Mir stets die Seele frei. Nur heute — steh' ich, weine, Lass' meinen Thränen Lauf Bor dir, du Bild im Steine, Vor dir, du Wort darauf.

Und — Niemand braucht's zu wissen — Dies Bild — ich füßt' es schon. Es giebt so viel zu füssen: Seit wann füßt man denn — Thon? Wer das zu deuten wüßte! Wie? Ich ein Grabstein-Narr! Denn, ich gesteh's, ich füßte Das lange Wort sogar.

# Un bie Freundschaft.

Heil dir, Freundschaft! Meiner höchsten Hoffnung Erste Morgenröthe! Uch, ohn' Ende Schien oft Pfad und Nacht mir, Alles Leben Biellos und verhaßt! Zweimal will ich leben, Nun ich schau' in deiner Augen Morgenglanz und Sieg, Du liebste Göttin!

#### An bas Ibeal.

Wen liebt' ich so wie dich, geliebter Schatten! Ich zog dich an mich, in mich — und seitdem Ward ich beinah zum Schatten, du zum Leibe. Nur daß mein Auge unbelehrbar ist, Gewöhnt, die Dinge außer sich zu sehen: Ihm bleibst du stets das ew'ge "Außer=mir". Uch, dieses Auge bringt mich außer mich!

# Pinie und Blig.

Hoch wuchs ich über Mensch und Thier; Und sprech' ich — Niemand spricht mit mir.

Zu einsam wuchs ich und zu hoch — Ich warte: worauf wart' ich doch?

Bu nah ift mir ber Wolken Sit, — Ich warte auf ben ersten Blit.

### Baum im Berbft.

Was habt ihr plumpen Tölpel mich gerüttelt, Als ich in seliger Blindheit stand: Nie hat ein Schreck grausamer mich geschüttelt, — Mein Traum, mein goldner Traum entschwand!

Naschbären ihr mit Elephanten-Rüsseln, Macht man nicht höflich erst: Klopf! Klopf? Vor Schrecken warf ich euch die Schüsseln Goldreifer Früchte — an den Kopf. Unter Feinben. (Rach einem Zigeuner-Sprichwort.)

Dort der Galgen, hier die Stricke Und des Henters rother Bart, Bolf herum und gift'ge Blicke — Nichts ift neu dran meiner Art! Kenne dies aus hundert Gängen, Schrei's euch lachend in's Gesicht: "Unnütz, unnütz, mich zu hängen! Sterben? Sterben kann ich nicht!"

Bettler ihr! Denn euch zum Neibe Ward mir, was ihr — nie erwerbt: Zwar ich leibe, zwar ich leibe — Aber ihr — ihr sterbt, ihr sterbt! Auch nach hundert Todesgängen Bin ich Athem, Dunst und Licht — "Unnütz, unnütz, mich zu hängen! Sterben? Sterben kann ich nicht!"

#### Der neue Columbus.

Freudin! — sprach Columbus — traue Keinem Genuesen mehr! Immer starrt er in das Blaue — Fernstes lockt ihn allzusehr!

Frembestes ist nun mir theuer! Genua — das sank, das schwand — Herz, bleib' kalt! Hand, halt' das Steuer! Bor mir Meer — und Land? — und Land? — —

Stehen fest wir auf den Füßen! Nimmer können wir zurück! Schau' hinaus: von fernher grüßen Uns Sin Tod, Sin Ruhm, Sin Glück!

# Drei Bruchstüde.

1.

Slück, oh Glück, du schönste Beute! Immer nah, nie nah genung, Immer morgen, nur nicht heute, — Ist dein Jäger dir zu jung? Bist du wirklich Pfad der Sünde, Aller Sünden

Lieblichste Versündigung?

2

Fern brummt der Donner über's Land, Der Regen tropft und tropft: Geschwäßig früh schon, der Pedant, Dem Nichts das Maul mehr stopft.

Kaum schielt der Tag durch's Fenster mir Und schon die Litanei! Das predigt, plätschert für und für, Wie Alles — eitel sei.

3.

Der Tag klingt ab, es gilbt sich Glück und Licht, Mittag ist ferne. Wie lange noch? Dann kommen Mond und Sterne Und Wind und Reis: nun säum' ich länger nicht, Der Frucht gleich, die ein Hauch vom Baume bricht.

# Mitleid hin und her.

# Bereinfamt.

Die Krähen schwirren Flugs zur Stadt: Und ziehen schwirren Flugs zur Stadt: Bald wird es schnei'n — Wohl dem, der jetzt noch — Heimat hat!

Nun stehst du starr, Schaust rückwärts ach! wie lange schon! Was bist du Narr Vor Winters in die Welt entslohn?

Die Welt — ein Thor Zu tausend Wüsten stumm und kalt! Wer das verlor, Was du verlorst, macht nirgends Halt.

Nun stehst du bleich, Zur Winter-Wanderschaft verflucht, Dem Rauche gleich, Der stets nach kältern Himmeln sucht. Flieg', Logel, schnarr' Dein Lied im Wüstenvogel-Ton! — Bersteck', du Narx, Dein blutend Herz in Eis und Hohn!

Die Krähen schrei'n Und ziehen schwirren Flugs zur Stadt: — bald wird es schnei'n, Weh dem, der keine Heimat hat!

#### Antwort.

Daß Gott erbarm'! Der meint, ich sehnte mich zurück In's beutsche Warm, In's dumpfe beutsche Stuben-Glück!

Mein Freund, was hier Mich hemmt und hält, ist bein Verstand, Mitleid mit dir! Mitleid mit beutschem Quer-Verstand!

# Benedig.

An der Brücke stand jüngst ich in brauner Nacht. Fernher kam Gesang: goldener Tropsen quoll's über die zitternde Fläche weg. Gondeln, Lichter, Musik --- trunken schwamm's in die Dämm'rung hinaus...

Meine Seele, ein Saitenspiel, sang sich, unsichtbar berührt, heimlich ein Gondellied dazu, zitternd vor bunter Seligkeit.

— Hörte jemand ihr zu? . . .

Sinnsprüche. (1882—1885.)



#### Borfict: Gift!

Wer hier nicht lachen kann, foll hier nicht lesen! Denn, lacht er nicht, packt ihn "bas bose Wesen".

Seine Gesellschaft zu finden wissen. Mit Wigbolden ist gut wißeln: Wer figeln will, ist leicht zu figeln.

Aus der Tonne des Diogenes. "Nothdurft ist billig, Glück ist ohne Preis: Drum sitz' ich statt auf Gold auf meinem Steiß."

# Lebensregeln.

Das Leben gern zu leben, Mußt du darüber stehn! Drum lerne dich erheben! Drum lerne — abwärts sehn!

Den edelsten der Triebe Beredle mit Bedachtung: Zu jedem Kilo Liebe Nimm Ein Gran Selbstverachtung!

### Desperat.

Fürchterlich sind meinem Sinn Spuckende Gesellen! Lauf' ich schon, wo lauf' ich hin? Spring' ich in die Wellen?

Alle Münder stets gespitzt, Gurgelnd alle Kehlen, Wand und Boden stets bespritzt — Fluch auf Speichelselen!

Lieber leb't' ich schlecht und schlicht Bogelfrei auf Dächern, Lieber unter Diebsgezücht, Eid= und Chebrechern!

Fluch den Bildung, wenn fie speit! Fluch dem Tugendbunde! Auch die reinste Heiligkeit Trägt nicht Gold im Munde.

### Das Wort.

Lebend'gem Worte bin ich gut:
Das springt heran so wohlgemuth,
Das grüßt mit artigem Genick,
Ist lieblich selbst im Ungeschick,
Hat Blut in sich, kann herzhaft schnauben,
Kriecht bann zum Ohre selbst bem Tauben,
Und ringelt sich und flattert jett,
Und was es thut — das Wort ergett.

Doch bleibt das Wort ein zartes Wesen, Bald krank und aber bald genesen. Willt ihm sein kleines Leben lassen, Mußt du es leicht und zierlich fassen, Nicht plump betasten und bedrücken, Es stirbt oft schon an bösen Blicken—Und liegt dann da, so ungestalt, So seelenlos, so arm und kalt, Sein kleiner Leichnam arg verwandelt, Von Tod und Sterben misgehandelt.

Ein tobtes Wort — ein häßlich Ding, Ein klapperdürres Kling-Kling-Kling. Pfui allen häßlichen Gewerben, An benen Wort und Wörtchen sterben! "Der Wanderer und sein Schatten." Ein Buch.

Nicht mehr zurück? Und nicht hinan? Auch für die Gemse keine Bahn?

So wart' ich hier und fasse fest, Was Aug' und Hand mich fassen läßt!

Fünf Fuß breit Erde, Morgenroth, Und unter mir — Welt, Monsch und Tod!

# "Die fröhliche Wiffenschaft."

Dies ist kein Buch: was liegt an Büchern! An diesen Särgen und Leichentüchern! Bergangnes ist der Bücher Beute: Doch hierin lebt ein ewig Heute.

Dies ist kein Buch: was liegt an Büchern! Was liegt an Särgen und Leichentüchern! Dies ist ein Wille, dies ist ein Versprechen, Dies ist ein letztes Brücken-Zerbrechen, Dies ist ein Meerwind, ein Anker-Lichten, Sin Käder-Brausen, ein Steuer-Richten; Es brüllt die Kanone, weiß dampst ihr Feuer, Es lacht das Meer, das Ungeheuer! Wer viel einft zu verkünden hat, Schweigt viel in sich hinein: Wer einst den Blitz zu zünden hat, Muß lange — Wolke sein.

### Das neue Testament.

Dies das heiligste Gebet-, Wohl= und Wehe=Buch? — Doch an seiner Pforte steht Gottes Chebruch!

# Beim Anblid eines Schlafrods.

Kam, trotz schlumpichtem Gewande, Ginst der Deutsche zu Verstande, Weh, wie hat sich das gewandt! Eingeknöpft in strenge Kleider, Überließ er seinem Schneider, Seinem Bismarck — den Verstand!

# Römischer Stoßseufzer.

Nur deutsch! Nicht teutsch! So will's jetzt deutsche Art. Nur was den "Babst" betrifft, so bleibt sie — hart!

# Der "echte Deutsche".

"Ö peuple des meilleurs Tartuffes, Ich bleibe dir treu, gewiß!" — Sprach's, und mit dem schnellsten Schiffe Fuhr er nach Kosmopolis.

Seber Buckel krümmt sich schiefer, Feber Christ treibt Juden-Schacher, Die Franzosen werden tiefer, Und die Deutschen — täglich flacher!

An die Jünger Darwin's.

Dieser braven Engeländer Mittelmäßige Verständer Nehmt ihr als "Philosophie"? Darwin neben Goethe sețen Heißt: die Majestät versețen — Majestatem genii!

# An Hafis.

(Trinkspruch, Frage eines Wassertrinkers.)

Die Schenke, die du dir gebaut, ist größer als jedes Haus, Die Tränke, die du drin gebraut, die trinkt die Welt nicht aus. Der Logel, der einst Phönix war, der wohnt bei dir zu Gast, Die Maus, die einen Berg gebar, die — bist du selber fast!

Bift Alles und Keins, bift Schenke und Wein, bift Phönix, Berg und Maus, Fällst ewiglich in dich hinein, sliegst ewig aus dir hinaus — Bist aller Höhen Versunkenheit, bist aller Tiefen Schein, Vist aller Trunkenen Trunkenheit — wozu, wozu dir — Wein?

# An Spinoza.

Dem "Eins in Allem" liebend zugewandt, Amore dei, selig aus Verstand — Die Schuhe aus! welch dreimal heilig Land! — — Doch unter dieser Liebe fraß Ein heimlich glimmender Nachebrand, Am Judengott fraß Judenhaß . . . . . Einsiedler! Hab' ich dich erkannt?

# Arthur Schopenhauer.

Was er lehrte, ist abgethan; Was er lebte, wird bleiben stahn: Seht ihn nur an — Niemandem war er unterthan!

# An Richard Wagner.

Der du an jeder Fessel krankst, Friedloser, unbesreiter Geist, Siegreicher stets und doch gebundener, Berekelt mehr und mehr, zerschundener, Bis du aus jedem Balsam Gist dir trankst —, Weh! Daß auch du am Kreuze niedersankst, Auch du! Auch du — ein Überwundener!

Bor diesem Schauspiel steh' ich lang, Gefängniß athmend, Gram und Groll und Gruft, Dazwischen Weihrauch-Wolken, Kirchen-Duft, Mir fremd, mir schauerlich und bang. Die Narrenkappe werf' ich tanzend in die Lust, Denn ich entsprang!

### Musit des Gubens.

Nun ward mir Alles noch zu Theil, Was je mein Abler mir erschaute

— Ob manche Hoffnung schon vergraute —: Es sticht dein Klang mich wie ein Pfeil, Der Ohren und der Sinne Heil, Das mir vom Himmel niederthaute.

Oh zög're nicht, nach füblichen Geländen, Glückjel'gen Inseln, griechischem Nymphen-Spiel Des Schiffs Begierde hinzuwenden — Kein Schiff fand je ein schöner Ziel!

### Der Ginfiedler fpricht.

Gedanken haben? Gut sie wollen mich zum Herrn. Doch sich Gedanken machen — das verlernt' ich gern! Wer sich Gedanken macht — den haben sie, Und dienen will ich nun und nie.

#### Räthsel.

Löst mir das Räthsel, das dies Wort versteckt: "Das Weib erfindet, wenn der Mann entdeckt — —"

# Für falsche Freunde.

Du stahlst, bein Auge ist nicht rein — Nur Einen Gebanken stahlst du? — Nein, Wer darf so frech bescheiden sein! Nimm diese Handvoll obendrein — Nimm all mein Mein — Und friß dich rein daran, du Schwein!

Freund Yorik, Muth! Und wenn dich dein Gedanke quält, Wie jetzt er thut, Heiß' das nicht — "Gott"! Denn, weit gefehlt, Es ist ja nur dein eigen Kind, Dein Fleisch und Blut, Was sich da drangsalirt und quält, Dein kleiner Schelm und Thu-nicht-gut! — Sieh zu, wie ihm die Kuthe thut!

Und kurz, Freund Yorik! Laß die düstre Philosophie — und daß ich hier Noch einen Spruch als Medizin Und Haus-Rezept in's Ohr dir flüstre — mein Mittel gegen solchen spleen —: "Wer seinen "Gott" liebt, züchtigt ihn."

# Entschluß.

Will weise sein, weil's mir gefällt, Und nicht auf fremden Rus. Ich lobe Gott, weil Gott die Welt So dumm als möglich schuf.

Und wenn ich selber meine Bahn So krumm als möglich sauf' — Der Weiseste fieng damit an, Der Narr — hört damit auf.

Alle ewigen Quell-Bronnen Quellen ewig hinan: Gott felbst — hat er je begonnen? Gott selbst — fängt er immer an?

Die Welt steht nicht still, Nacht liebt lichten Tag — Schön klingt dem Ohr "ich will", Schöner noch "ich mag"!

### Der Halthonier.

So sprach ein Weib voll Schüchternheit Zu mir im Morgenschein: "Bist schon du selig vor Nüchternheit, Wie selig wirst du — trunken sein!"

### Schlufreim.

Eine ernste Kunst ist Lachen: Soll ich's morgen besser machen, Sagt mir: macht' ich's heute gut? Kam der Funke stets vom Herzen? Wenig taugt der Kopf zum Scherzen, Glüht im Herzen nicht die Gluth.

# Nachbericht.

Die Urausgabe der "Fröhlichen Wissenschaft", wie sie Ende August 1882 bei E. Schmeizner in Schloß Chemnitz erschien, umfaßte nur die ersten 342 Aphorismen und die 63 Nummern des Reinvorspiels. Erst bei der zweiten Ausgabe, die im Juli 1887 bei E. W. Fritzsch in Leipzig erschien, kam das fünste Buch hinzu, desgleichen die Borrede und der Anhang: Lieder des Prinzen Bogelfrei. Zwischen beiden Ausgaben liegt die Zeit der Entstehung des "Zarathustra" und des "Zenseits von Gut und Böse", welche eine bedeutende Steigerung des Ausdruckvermögens von Nichscheseigenster Innenwelt in Darstellung und Gedanken bringt.

Die ersten vier Bücher, sowie das Reimvorspiel wurden im Winter 1881/82 in Genua geschrieben, das fünste Buch ebenso wie die Borrede im Herbst 1886 in Ruta, Riviera di Levante. Zwischen diesem vierten und fünsten Buche liegt der erwähnte Zwischenraum von vier dis füns Zahren, was in der Ausdrucksweise deutlich zu bemerken ist, obgleich sich Nietzsche, wie er in einem Brief bemerkt, der Zeit der Entstehung, also der Zeit vor dem "Zarathustra",

anzupassen versuchte.

Die Lieber bes Prinzen Bogelfrei sind zum größten Theil im April 1882 in Messina gedichtet und wurden unter dem Titel "Idhlen aus Messina" in einer Monatsschrift von Nichsches damaligem Berleger E. Schmeihner in Schloß Chennih verössentlicht; die anderen Gedichte sind zumeist in den Zwischenjahren 1882/84 an der Niviera entstanden, z. B. der Dithyrambus "An den Mistral" im November 1884 zu Mentone. Das Gedicht "Liedesertlärung" enthielt ursprünglich zwischen der ersten und zweiten solgende Strophe, die Nichssche dem Abbruck leider gestrichen hat:

"Er flog zu höchst — nun hebt Der Himmel selbst den siegreich Fliegenden: Nun ruht er still und schwebt, Den Sieg vergessend und den Siegenden."

Bei ben weiteren Gebichten aus dem Nachlaß ist die Entstehungszeit unter jedem Gedicht angegeben, soweit sie zu bestimmen war. Bei dem Spruchartigen gilt der auf der Titelseite angegebene Zeitraum.

Weimar, August 1921 Die Herausgeber des Riepsche=Archivs.

Weether water formal or





B 3312 .A2 1921 v.5 SMC Nietzsche, Friedrich Wilhelm Nietzsches werke 47085312

